

# فلاسفهٔ بزرگ

آشنایی با فلسفهٔ غرب

نوشتهٔ براین مگی

ترجمه عزت الله فولادوند

# فالأسفة بزرك آشنايي بافلسفة غرب

نوشتهٔ براین مگی ترجمه عزت الله فولادوند



براین مگی Bryan Magee فلاسفهٔ بزرگ

#### The Great Philosophers

An Introduction to Western Philosophy

چاپ متن اول انگلیسی: انتشارات دانشگاه آکسفورد، ۱۹۸۷ م. چاپ اول ترجمهٔ فارسی: مهرماه ۱۳۷۲ ه. ش. ـ تهران چاپ دوم: آذرماه ۱۳۷۷ ه. ش. ـ تهران حروفچینی: شرکت سهامی انتشارات خوارزمی تعداد: ۵۵۰۵ نسخه

لیتوگرافی، چاپ و صحافی: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی حق هر گونه چاپ و انتشار و تکثیر مخصوص شرکت سهامی (خاص) انتشارات خوارزمی است. شابک ۷-۴۸۷-۲۴–۱SBN 964-487-024-7 ۹۶۴-۴۸۷

## فهرست

| ٥     | سيخنى أز مترجم                                                       |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 10    | پیشگفتار                                                             |
|       | افلاطون (گفت و گو با مایلز برنییت، استاد فلسفهٔ قدیم در دانشگاه      |
| 41    | كيمبريج، انگلستان)                                                   |
| ٥٣    | ارسطو (گفت و گو با مارتا نوسباوم، استاد دانشگاه براون، امریکا)       |
|       | فلسفة قرون وسطا (گفت و گو با آنتونی کنی، استاد فلسفه و رئیس کالج     |
|       | بیلیول، دانشگاه آکسفورد، انگلستان)                                   |
| 1 7   | دکارت (گفت و گو با برنارد ویلیامز، استاد فلسفه، دانشگاه کالیفرنیا) ۱ |
|       | اسپینوزا و لایب نیس (گفت و گو با آنتونی کوئینتن، رئیس کتابخانهٔ      |
| 100   | بریتانیا، انگلستان)                                                  |
|       | لاك و باركلي (گفت و گو بـا مايكل ايرز، عضو هيأت علمي كالج ودم،       |
|       | دانشگاه آکسفورد، انگلستان)                                           |
| 741   | هیوم (گفت و گو با جان پاسمور، استاد ممتاز دانشگاه ملی استرالیا) م    |
|       | كانت (گفت و گو با جفری وارناك، استاد فلسفه و رئيس كالج هرتفورد،      |
| * * * |                                                                      |
|       | هم مارکس (گفت و گفت با بیتر سینگر، استساد فلسف، دانشگاه              |
| 40    |                                                                      |
| 44    |                                                                      |
| 44    | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                              |
|       | هوسرل و هاید گر و فلسفهٔ جدید اصالت وجود (گفت و گو با میوبرت         |
| 41    | (5) 517 1 5 5                                                        |
|       | پیروان امریکایی مکتب اصالت عمل (گفت و گو با سیدنی مورگن بسر،         |
| 40    |                                                                      |
|       | فر که و راسل و منطق جدید (گفت و گدو بسا ا. ج. ایر، استساد سابست      |
| 44    |                                                                      |
|       | و يتكنشتاين (گفت و گو با جان سرل، استاد فلسفه، دانشگاه كاليفرنيا) ١  |
| ٥٧    | فهرست راهنما                                                         |

من این کتاب را به نیت کسانسی ترجمه کرده ام که ما نند سقر اط معتقدند زنسدگسی تا در ترازوی خسرد سنجیده نشود، ارزش زیستن نسدارد، و این ترجمه را به همسرم سوسن تقدیم مسی کنم که همواره در ایسن سالهای دشوار یاریگر من بسوده و توان تحمل بار رنجها را در من افسزایش داده و مرا با عشقی که خود به فلسفه داشته در این اعتقاد راسختر کرده است که روزگار ما برای کسی که بخواهد فلسفه کار کند شوق انگیز تسرین عصری است که در سراسر کاریخ فلسفه و جسود داشته است و کا ایراد و انتقاد و برخورد عقاید و آراء در میان نباشد، آدمی روی بهروزی نخواهددید.

### سخنی از مترجم

فلسفهٔ غرب به معنایسی کسه از دو هزار و پسانصد سال پیش شناخته بوده و جهان را تحت تأثیر قسرارداده است از پیش از سقراط آغاز می شود. آغازگر آن حکمای یونانی پیش از سقراط بوده اند و سر آنان، معمولا طالس (در قرن ششم قبل از میلاد) معرفی می شود.

با کمال تأسف، آنچه امروز از ایس بسزرگواران در دست داریسم، با وجود دلالت بیچون و چرا بر عظمت ایشان در خطهٔ اندیشه، بسیار ناچیز و گاهی محدود به چند جمله است. یکی از فیلسوفسان معاصر گفته است میخواهم ببینم از میان ما کیست کسه دو هزار و پسانصد سال دیگر تنها چند جمله از نوشته های او بساقسی بماند و بساز همهٔ جهانیان در بسرابسر او سر تعظیم فرود بیاورند و متأثر از اندیشه های او باشند؟

باری، پس از آنسان نسوبت به سقراط رسید. ولسی سقراط، چنانکه همه می دانند، خود هرگز چیزی ننوشت. انسدیشه های او (یسا، به هر حال، افسکاری که گفته می شود از اوست) از طریس نامدار ترین شاگسردش و یکسی از اعجاب انگیز تریس نسابغه های همهٔ قسرون و اعصار، یعنی افسلاطون، به ما رسیده است. افلاطون نخستین فیلسوفی است کسه نوشته های تمام و کمال به یادگار گذاشته است. این آثار همه به صورت مکالمه یا گفت و گوست.

در اهمیت و تاثیر افسلاطون در جهان هر چه بگوییم کم گفته ایسم.

فیلسوف و ریاضیدان انگلیسی، آلفرد نورث وایتهد، بسر این قبول است که

سراسر فلسفهٔ بعدی غبرب چیزی جز مشتی حاشیه نگاری بسر افلاطون نبوده است.

فیلسوف امریکایسی، جورج سانتایانا، می گوید به هر گوشه ای از ذهنم که

مراجعه می کنم، می بینم افسلاطون قبلاً آنجا بوده است. جمعی از مخالفان

معتقد بوده اند که تاثیر بیمانند افلاطون در ایس بیست و پنج قبرن به دلیل

جادوی کلام او بوده است، نه از جهت محتسوای افکارش. به هر تقدیسر، نکتهٔ

مهم از نظر ما این است که افلاطون که نه تنها شاید بزرگترین فیلسوف غرب

و سر آمد همهٔ حکما، بلکه احیاناً یکی از گرانقدر ترین هنرمندانسی بوده که

تا کنون دیده ایسم، تشخیص داده بود که به ترین و شایسته تسریس قالب بسرای

بیان مطالب فلسفی، گفت و شنود است، و دور نیست کمه این تاثیر بی نظیر را به دلیل برگزیدن این شیوه کسب کرده باشد.

متأسفانه، بعد از افلاطون، قالب مكالمه تقریباً در فلسفه ترك شد و بجز عده ای انگشتشمار، بقیهٔ فلاسفه - شاید چون نبوغ هنری او را نداشتند ترجیح دادند رساله نویسی كنند. قالب مكالمه دارای چند حسن بزرگ است: نخست، اصحاب گفت و گو بطبع ساده تر و قابل فهم تر سخن می گویند؛ دوم، در مكالمه زیر و بالای مسائل بهتر كاویده می شود و عقایسد موافق و مخالف وضوح و تأثیر بیشتری پیدا مسی كنند و اساساً فسرصت برای ابراز آراء مخالف پدیدمی آید؛ سوم، كسی كه مكالمه ای را می شنود یا شرح آن را می خواند بسا خویشتن را سهیم در مشكل و مشارك در بحث می بیند و دلبسته تر می شود و بهره بیشتری می بسرد؛ و چهارم، به دلیل سه نکته ای كه ذكر شد، همگان از بهمرد می می راه حظ افزونتری از علم می برند و میوه های درخت دانش بهتر و آسان تر به می رسد.

صدها تاریخ فلسفه با دامنه های گونساگون و از زوایسای مختلف بسه بسیاری زبانها وجود دارد که چند مجلد انگشت شمار از آنها به فارسی ترجمه شده است. اما آنچه این کتاب را ممتاز می کند و مسرا به ترجمهٔ آن برانگیخته است، کیفیت ارائسهٔ مطلب است. تهیه کنندهٔ کتاب، بسرایسن مگسی، دربسارهٔ هر فیلسوف، با یکی از فیلسوفان معاصر صحبت می کند که در جامعهٔ علمی و دانشگاهی غرب متخصص موضوع بحث، شناخته شده است. بنا بسر این، مطلب از دو نظر جالب خاطر است: هم فیلسوفی که بحث دربارهٔ اوست، و هم کسی که راجع به او سخن می گوید. فی المثل، ما نه تنها می خواهیم بدانیم که دکارت و هیوم و کانت و شوپنه اور و راسل و ویتگنشتایسن چه اندیشیده اند و به چهره های سرشناسی در فلسفهٔ معاصر همچون برنارد ویلیامز و جان پساسه ور و وارناك و سرشناسی در فلسفهٔ معاصر همچون برنارد ویلیامز و جان پساسه ور و وارناك و گاپلستن و ایر و سرل چه دربارهٔ آنان می گویند.

از این گذشته، چنانکه خواهیم دید، سهم خود مگی هم بسیاری از اوقات کمتر از همسخنان او نیست و بسیاری نکته های پیچیده بسا تسوضیحات و گاهی ایسرادهای او بهتر بسرای خواننده روشن می شود. البته جز ایسن نیز از کسی مانند او نمی توان توقع داشت. براین مگی در ۱۹۳۰ در لندن به دنیا آمد. در جوانسی در آکسفورد تحصیل کرد و از آن دانشگاه، هم در رشتهٔ تاریخ و هم در فلسفه و علوم سیاسی و اقتصاد بسا درجهٔ ممتاز فارغ التحصیل شد. مدتی در دانشگاه بزرگ ییل در امریکا درس می داد. سپس به طور مستقل به نویسندگی پسرداخت. در ۱۹۷۵ به جهان دانشگاهی بسازگشت و در کالسج

معروف بیلیول در آکسفورد آغاز به تدریس کرد و به عضویت هیأت علمی کالج ال سولیزا در همان دانشگاه برگزیده شد. در سراسر ایس سالها در رادیسو و تلویزیون برنامه های علمی و فلسفی داشت و در روزنامه های بزرگ، از جمله تایمز و گاردین، پیوسته مقاله می نوشت و تماس خود را در عین حال بسا رویدادها و تحولات دنیا حفظ می کرد. در ۱۹۷۹ به پاس خدماتی که در راه ترویج اندیشه های متفکران بزرگ تساریخ و روش کردن اذهان همگان کرده بود، به دریافت نشان مفتخر شد. مگی از ۱۹۸۴ پیژوهشگر ارشد در تساریخ اندیشه ها در دانشگاه لندن بوده است و همچنان به تألیف کتابهای سودمند و اشاعهٔ افسکار فلسفی ادامه می داده است. کتابهای متعدد او از جمله فلسهٔ امروز بریتانیا و پوپر و بزرگان جهان اندیشه و فلسهٔ شوپنهاور ۵ - تسا کنون به ایست زبان ترجمه شده است.

چیزی که شاید مگی را در صحنهٔ فلسفهٔ معاصر به شارحی کم نظیر مبدل کرده است، قدرت او بسرای بسازنمودن و بازگفتن اندیشه های غامض به زبانی روان و دل انگیز، بدون فداکردن ظرافتها و نازك کاریهای افکار بزرگان است. کسانسی کمه کتباب دیگر او را بمه نمام پوپر، بمه تسرجمهٔ شادروان منوچهر بزرگمهر، خوانده اند بیقین با این صفت در او آشنایی دارند و امیدواریم با خواندن این کتاب، کیفیت یادشده را حتی به تر دریابند و ارج بگذارند.

وجه امتیاز دیگر کتاب کنونسی، آشناشدن خواننده از طریق آن بسا آخرین تحولات در برداشتهای فلسفی معاصر و، در واقع، با موج تازهای از اندیشه های بدیع در فلسفه است. مثلا دربسارهٔ ارسطو تا کنون کتابخانسه ها مطلب نوشته شده است و مفسران آثار او در میان حکمای قدیم و جدید خود ما نیز کم نبوده اند (و بسا گمان داشته اند و هنوز دارند که برداشتشان از نظریات معلم اول آخرین کلام در ایس زمینه است). امیا وقتی خواننده گفت و شنود مگسی را بسا یکسی از افراد نسل جوان استادان سرشناس فلسفه در ایس کتاب میخواند، اگر بینرض به مطلب بنگرد، باز به نکته های تسازه و آموزنده بر میخورد، یا در بحث از ویتگنشتاین، حتی اهل فین ممکن است چیزهایی در سخنان جان سرل بیابند که تا کنون فکر نکرده بودند.

نکتهٔ دیگسری که پیشتر نیز در بحث از محسنات قدالب گفت و شنود به آن اشاره کردیدم و بساید حتماً به آن تسوجه داشت، «مردمی» شدن علم و فرهنگ در جهان امروز است. در دنیایسی که ارتباط و مراوده با چنین سرعت هدوش ربایسی در پیشرفت و گسترش است و دیگر، بسر خلاف گذشته، مشکلات

<sup>1.</sup> All Souls 2. Modern British Philosophy. 3. Popper.

<sup>4.</sup> Men of Ideas. 5. The Philosophy of Schopenhauer.

به هیچ ناحیهٔ خاصی محدود نیست و هر روز مسائل و مباحث جدید به میان می آید و مجال کمتر می شود، دیگر نمی تسوان از مسردم متوقع بسود کمه برای آشنایی بسا هسر شاخه ای از دانش سالها نسزد استاد وقست صرف کنند. بساید مقدمات و اساس را بسه زبانی هر چه روشنتسر و بسا استفاده از همهٔ وسایل در اختیار مسردم قرارداد. روزگار «علم فقسط بسرای خواص»، چه بیسندیم و چه نیسندیم، به پایان رسیده است. به رغم میل قلبی مشکل پسندان و نساز نظممان مسروز درها به روی همگان گشوده شده است و همهٔ صاحبان استعداد نمه تنها تشنیهٔ دانستنند، بلکه بهره گیری از میراث فکری و هنری بشر را حق خود می دانند. در این احوال، و بسویسژه در کشور ما بسا ایس جمعیت جوان و رو به افزایش، باید به دنبال کسانی رفت که از نعمت فکر روشن و قسریحهٔ بیان شیوا برخوردارند و می توانند مطالب پیچیده را بدون غلتیدن به ورطهٔ ابتذال، به زبانی و به شیوه ای به دیگران انتقال دهند کمه اگسر کسی از هسوش و جدیت به زبرانی و به شیوه ی کشر مردم آن از شالسودهٔ میراث فکری بشر بیخبر باشند، دیر یسا کشوری که اکثر مردم آن از شالسودهٔ میراث فکری بشر بیخبر باشند، دیر یسا زود باید تن به اسارت و خفت دهد.

می دانیم \_ و اگر کسانی باشند که نمی دانند، بساید بسدانند \_ کسه افکار بزرگان جهان علم و هنر خزانه ای نیست کسه متولیان قفل بر در آن بسزنند و کلید را در جیب بگذارند و فقط گساهی اجازه دهند خواص همفکر (و معمولاً کهنداندیش) از درز در نگاهی به آن بیندازند. کارهای بسزرگ فکری و ذوقی میراث مشترك همهٔ آدمیان است و همه حق دارند \_ و بساید \_ در هر نسل از نو در آنها پژوهش کنند و مشکلات خویش را کسه خاص خودشان است و نسلهای پیشین از آنها بسی اطلاع بوده اند، بسار دیگر به پیمانهٔ آن افسکار و آثسار بیسمایند.

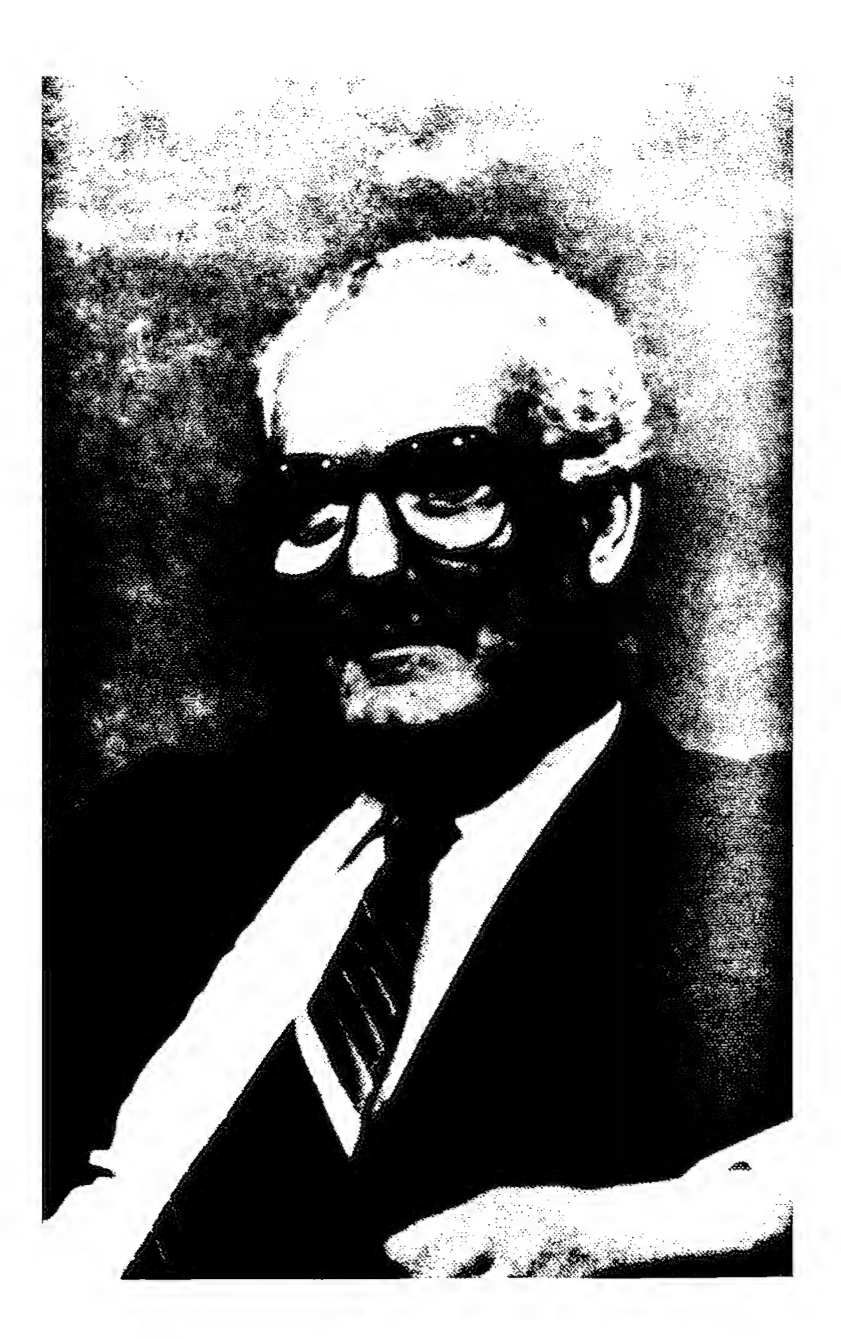
به هر حال، غرض از بحثهای فلسفی از بیست و پنج قرن پیش تا امروز (بجز نیزد تاریك اندیشان و مغرضان) به جنبش در آوردن فكر و بازمنجی عقاید تقلیدی بوده است. شاید یاد آوری این معنا بیهوده نباشد كه یكی از بزر گترین سرمایدها در جهان اندیشه جنب و جوش و استقلال فكری و شوق به دانستن (یا دست كم اعتراف به نادانی) است، خاصه در فلسفه كه (به گفتهٔ یكی از گفت و گو كنندگان در این كتاب) حركت فكر در آن لااقل به اندازه نتایجی كه گرفته می شود دارای اهمیت است.

عزت الله فولادوند خرداد ۱۳۷۲ بهسبب احساس اعجاب و شگفتی بود که آدمیان در آغاز به تفکر فلسفی روی آوردند و اکنون نیز می آورند.

۔ ارسطو

نسانه فیلسوف همین حس اعجاب و شگفتی است. فلسفه هیچ منشأ دیگری ندارد.

\_ افلاطون



# پیشگفتار براین مکی

## ييشكفتار

در جهان انگلیسی زبان، فلسفه جزء مایههای فکری بیشتر مردم نیست، حتی اغلب کسانی که در دانشگاه تحصیل کردهاند. گمان مسی کنم اكثر مردان و زنان باهوش، صرف نظر از تحصیلاتشان، داستان میخوانند و نمایشنامه می بینند و ، در حد خوانندگان روزنامه ، به سیاست توجه دارند و از این راه و از طریق تجربهٔ شغلی قسدری با اقتصاد آشنا مسیشونسد و بسیاری حتی زندگینامه میخوانند و بدانوسیله کمی تاریخ یـاد می گیرند. ولى از فلسفه بى اطلاعند، البته مكر كسانىي كه وارد مطالعات فلسفى بشوند. یکی از دلایل این امر این است که فلسفه در قرن بیستم به کاری حرفهای و فنی بدل شده است. دلیل دیگر، تخصصی شدن بیش از حد همهٔ رشته هاست. بخصوص آموزش و پرورش در انگلستان، امروز در معرض این ایراد است که معلومات عمومی را به حد کافی بالا نمی برد. دلیل سوم تفاخر مردم کشورهای انگلوساکسن بداین است که زیاد بما تصورات مجرد سر و کار ندارند. به هر حال، دلیل کامل هر چه باشد، بیشتر مردم کتاب خواندهٔ کشورهای مزبور در سراسر زندگی از وقتی بسهسن رشد میرسند، با نام فلاسفهٔ بزرگ آشنایی دارند بدون آنکه بدانند پایه شهرت ایس فیلسوفان چیست و برای چه نام بلند پیدا کردهاند.

چرا از بیش از دو هزار سال پیش تا کنون، نام افلاطون و ارسطو در هر خانوادهای شنیده می شده است؟ همین سؤال را می توان دربارهٔ بعضی از فلاسفهٔ روزگاران اخیر نیز مطرح کرد. بدیهی است جواب ایس است که کارهای این فیلسوفان بخشی از بنیاد فرهنگ و تمدن غیرب بیوده است.

چطور؟ ایس کتاب سر رشته را بسرای پاسخ گفتن به ایس پسرسش بسدست می دهد.

خود شما اگر قراربود در دانشگاه فلسفه بخوانید، مسلماً می دیدید كه اساس برنامهٔ درسي، مسألهٔ ماهيت و دامنه و حدود شناخت انسانسي است، یعنی آنچه به اعتبار و اژهٔ یونانی epistemé [ = شناخت یا معرفت] امروز epistemology = شناختشناسی یا بحث معرفت] نامیدهمی شود. در طول بخش اعظم تاریخ فلسفه \_ و بههر حال در سدههای اخیر \_ این موضوع بیش از هـر چیز خاطر فیلسوفان را بهخـود مشغول داشتهاست و، بداین جهت، در برنامهٔ درسی دانشگاهها و در این کتاب نیز در صدر مسائل جای دارد. اما شاخههای فرعی فلسفه نیز ممکن است بسیار جذاب باشند. به نظر بعضی از مردم، اخلاق و فلسفهٔ سیاسی از همه جالبتر است؛ ولسی زيباشناسي و منطق و فلسفة زبان و فلسفة ذهن و فلسفة علم و فلسفة ادیان و بسیاری شعبههای دیگر نیزهست. دربارهٔ پارهای از اینها در این كتاب باجمال صحبت شده است، اما بطبع امكان نداشته كه در چنين فرصت محدودی کماهوحقه راجع بههمه بحث شود. بنا بر این، برای اینکه وضوح مطلب از دست نرود، کوشش من بر این بوده که از تعقیب سیر تکاملی موضوع منحرف نشوم و همان مسير را تا پايان ادامه دهم و فقط هنگامـــى به جنبه های فرعی تموجه کنم که از تموجه به آنها گزیدری نباشد. مقاومت در برابر وسوسهٔ گریز زدن آسان نبود، زیرا بسیاری چیزها و جود داشت که دلم میخواست در بحثها می گنجانیدم. ولی افسوس که گنجایش نبود.

اساس این کتاب سلسله برنامههایی است که در ۱۹۸۷ از تلویزیون بی بی بی بی پخش شد. اما مطالب آن عینا همان متن برنامهها نیست. متن برنامهها را با مشار کت شرکت کنندگان پایهٔ کار قراردادیم و مانند نخستین پیش نویس هر نوشتهٔ دیگر، بی محابا به جانش افتادیم. نکتهٔ عمده ای که من در مقام ویراستار بر آن تأکید می کردم این بود که کتاب باید خود جدا از برنامههای تلویزیونی حیات مستقل داشته باشد و، بنا بر ایس، لازم است این رنج را بر خود هموار کنیم که بدون محصور شدن به آنچه در تلویزیون گفته بودیم، تا جایی که می توانیم فی حد ذاته کتاب خوبی از کار در آوریم.

شرکت کنندگان از هیچ اصلاحی که به نظرشان می رسید \_ از نازل کاریسهای جزیی تا تغییر ساخت اساسی \_ در پاسخ به درخواست من فروگذار نکردند. از آنجا که لازم بود کتاب همزمان با آغاز پخش برنامه ها انتشار یابد، دستنوشتهٔ کامل آن می بایست بی درنگ پس از ضبط آخریس برنامه (یعنی اتفاقاً گفت و گوی مربوط به فیلسوفان امریکایی پیرو اصالت عمل) به ناشر سپرده شود. این ترتیب بخصوص برای همسخن مین در آن برنامه که میخواست سراسر سخنانش را به قالبی دیگر بریزد، ایجاد اشکال می کرد، زیسرا مجال کافی وجود نداشت. او در نیویسورك بسود و مین در لندن می بایست دستنوشته را بدون فوت وقت به چاپخانه برسانم. با اینکه او از راه دور یادداشتهای مفصل فرستاد و راهنماییهای لازم را کرد و من نیز به سهم خود آنچه تو انستم انجام دادم، این تنها بخش کتاب است که هر دو دلمان می خواست فرصت بیشتری برای پرداخت آن داشتیم.

تهیه و ضبط برنامهها دو سال و نیم طول کشید، اما مهمتریس تصمیمها دربارهٔ بخشبندی موضوع و گزینش شرکت کنندگاند میبایست در آغاز گرفتهشود. در مورد هر دو مسأله پاسخهای مختلف بنظر میرسید که همه متساویا موجه بود. با این حال، بارها تصمیمهایدی را که گرفته بودم تغییر دادم. بانکی از چند مغز متفکر، مرکب از برنارد ویلیامز و سر آیزایا برلین و انتونی کوئین تن و جان سرل، تشکیل داده بودم و در سراسر این مدت پیوسته با آنان در رایزنی بودم. گاهی این چهار تسن چهار نظر مختلف و مانعة الجمع میدادند که البته همین خود دلیل بیگناهی آنان در تصمیماتی است که سرانجام گرفتهشد. با اینهمه، مساعدتشان بهحدی برارزش بود که بهایی بر آن نمی توان گذاشت. هر پیشنهاد میبایست پیش از آنکه قطعیت پیدا کند، بهمحک سنجش و ارزیابی کسی بهغیر از پیش از آنکه قطعیت پیدا کند، بهمحک سنجش و ارزیابی کسی بهغیر از سیاسگزارم. همچنین باید از تهیه کنندهٔ برنامه، جیل داسن ، تشکر کنم که مسؤول ترتیبات عریض و طویل اداری بود و بهعلاوه کار گردانی تیم مسؤول ترتیبات عریض و طویل اداری بود و بهعلاوه کار گردانی تیم استودیو و دوربینها را نیز در بیشتر برنامهها بر عهده داشت. و سرانجسام استودیو و دوربینها را نیز در بیشتر برنامهها بر عهده داشت. و سرانجسام

<sup>1.</sup> Sir Isaiah Berlin

باید از سوزان کاولی تدردانی کنم که دستنوشته را مناشین کرد و از دیوید میلر از دانشگاه واریك که زحمت خواندن آن را بسر خبود هموار ساخت و بسیاری پیشنهادهای سودمند داد.

براین مکی مارس ۱۹۸۷

<sup>1.</sup> Susan Cowley

<sup>2.</sup> David Miller

<sup>3.</sup> University of Warwick



# افلاطون

گفت و تو با مایلز برنییت

### مقدمه

ملی: هر کوششی برای بازگویسی سرگذشت فلسفهٔ غسرب بایسد از یونانیان باستان آغاز شود که نه تنها نخستین فیلسوفان، بلکه بعضی از بزرگترین فلاسفهٔ غرب از میان آنان بسرخاستند. کسی که نامش از همه آشناتر است سقراط است که در ۱۹۹۹ قبل از میلاد مسیح از دنیا رفت. اما پیش از او نیز بعضی فلاسفهٔ برجسته در یونان بودند، مانند فیثاغسورس و هراکلیتوس، که بسیار معروفند و همچنین عدهای دیگر کمه بههیچ وجه از ایشان کمتر نیستند. اول از همه طالس بود که در قرن ششم قبسل از میلاد بهشکوفایی رسید.

فیلسوفان پیش از سقراط همه در این دلمشغولی شریك بسودند که میخواستند مبادی نخستینی بسرای تبیین کل طبیعت پیدا کنند. به زبان امروز، به «کیهانشناسی» یا «علم» از یك سو، و «فلسفه» از سوی دیگر، یکسان توجه داشتند. سقراط خواسته و دانسته بسر ایشان شورید، زیسرا معتقد بود که آنچه ما بیش از هر چیز بهدانستن آن نیازمندیم این است که خودمان چگونه باید زندگی کنیم نه اینکه طبیعت چگونه عمل می کند و، بنا بر این، لازم است پیشتر و بالاتر از همه چیز بهمسائل اخلاقی برسیم. تا جایسی که میدانیم، او هرگرز چیزی ننوشت و همهٔ تعالیم خویش را شفاها القا می کرد. نوشته همای هیچ یك از حکمای پیش از سقراط مستقیماً بهما نرسیدهاست. اطلاعات ما از همهٔ فلاسفهای که تاکنون نام بردهام، محدود بهمنابع دست دوم و از طریق آثار دیگران است، هر چند باید تأکید کنم که در میان این منابع، پارهای خلاصههای نسبتاً طولانی و بعضی نقل قسولهای مستقیم نیز دیدهمی شود. افلاطون نخستین کسی است که قسولهای مستقیم نیز دیدهمی شود. افلاطون نخستین کسی است که

نوشته ها پیش امرود در دست ماست. او شاگرد سقراط بود و به در واقع بیشتر اطلاعات ما دربارهٔ سقراط از نوشته های او گرفته شده است. افلاطون بدون هیچ تردید یکی از بزرگترین فیلسوفان همهٔ قرون و اعصار و به عقیدهٔ بعضی، بزرگترین فلاسفه بوده است. از این رو باگر بخواهیم برای این داستان مسلسل که همواره ادامه داشته به دلخواه آغازی برگزینیم، سال ۱۹ میلاد به یعنی مرگ سقراط و شروع نوشته های افلاطون به نقطهٔ خوبی است. پس اجازه بدهید از همانجا آغاز کنیم.

وقتی سقراط مرد، افلاطون سی و یك سال داشت و هشتاد و یك سال عمر كرد. در این نیم قرن، دست به تأسیس مدرسهٔ مشهور خدود در آتن، موسوم به آكادمیا، زد كه نخستین نمونهٔ چیزی است كده ما امروز به آن دانشگاه می گوییم و همچنین آثارش را نوشت. تقریباً همهٔ این آثار به شكل گفت و شنود یا مكالمه ندوشته شده است و استدلالهای مختلف از زبان اشخاص گوناگون شنیده می شود كده یكی از آنان تقریباً همیشه سقراط است. بیشتر دولی نه همهٔ د مكالمات بده اسم كساندی است كده بها سقراط صحبت می كنند و از اینجاست كه نام یكی فایدون است، دیگری لاخسی، سومی افرهوفرون، چهارمی ناگای تقوس، پنجمی پاده نیدس، ششمی تیمانوس و همین طور تا آخر. رویهمرفته، بیش از بیست مكالمه امروز در دست صفحه می رسد. معروف تدرینشان جمهوری و هیهمانی است و تدرجمههای صفحه می رسد. معروف تدرینشان جمهوری و هیهمانی است و تدرجمههای خواندندی ترینشان با جلد شمیز در حال حاضر در دسترس همه است،

۱. خوشبختانه همهٔ نوشته های افلاطون ـ و بعضی حتی مکرد ـ به فارسی ترجمه شده است. یادی از شادروان محمد علی فروغی که نخستین بسار بعضی از آثار او را به فارسی برگرداند و افکارش را به نحو صحیح به ما شناساند، و مرحوم دکتر محمود صناعی و آقای فواد روحانی که ده رساله از نسوشته های آن حکیم را با دقت و هنرمندی ترجمه کردند، در اینجا لازم است. دیگران نیز پاره ای از مکالمات را به زبان ما بسرگردانده اند و کوششهایشان در خور سپاس است. اما مهمترین کار را آقای دکتر محمد حسن لطفی کسرد که مجموع آثار افلاطون را در دسترس مما گذاشت و حقاً به ایس مناسبت منتی بسر همهٔ فارسی زبانان دارد. (مترجم)

برجسته ترینشان نبه تنها آثار بزرگی در فلسفه، بلکه شاهکارهایی در ادبیات محسوب می شوند. افلاطون هم متفکر بود و هم هنرمند. نبوشته هایش شکل هنری و ارزش دراماتیك دارند و بسیاری از سخن سنجان معتقدند که هیچ کس نثر یونانی را هرگز به این خوبی و زیبایی ننوشته است.

برای بحث در آثار او در ایس برنامه، از یکی از معتبرتسریس افلاطون شناسان در جهان انگلیسی زبان، پروفسور مایلیز برنییت، استاد فلسفهٔ قدیم در دانشگاه کیمبریج، دعوت کرده ام.

<sup>1.</sup> Myles Burnycat

## بحث

متحی : میدانم که شما عقیده دارید سرآغاز خلاقیت فلسفی افلاطون، مرگ سقراط بود. ممکن است خواهش کنم توضیح بدهید که چگونه شد که چنین شد؟

برنیبت: تصور می کنم مرگ سقراط در ۹۹۹ قبل از میلاد، برای بسیاری از مردم ضربهٔ روانی سختی بود. سقراط سالهای دراز در آتن وجود مسحور کننده و افسونگری بود که هم بسیار دوستش داشتند و هم بشدت از او متنفر بودند. در یکی از جشنو ارمهای عمومیی در حضور همهٔ مردم آتن در یك نمایش كمدی او را هجو كرده بودنىد. بعد نما گهان روزی ایسن چهرهٔ آشنا ناپدید شد و دلیل ناپدید شدنش این بود که به جسرم ناپارسایس و فاسدکردن جوانان بهمرگ محکوم شدهبود. بسرای کسانسی که دوستش داشتند، علت مرگ حتی ناراحت کننده تر از خود مارگ بود. سقراط عدهٔ زیادی پیروان مخلص داشت و بعضی از آنان، از جمله افلاطون، شروع به نوشتن مکالمات سقراطی کردند، یعنی گفت و شنودهای فلسفی که در آنها سقراط بحث را هدایت می کرد. مثل ایس بود که یکباره گروهمی از همخوانان خطاب به آتنیها بانگ بلند کرده باشند که: «ببینید، او نرفته است. هنوز اینجاست و با همان سؤالها شما را به تنگنا می اندازد و با استدلالهایش زمینتان می زند.» و البته در ایس مکالمات سفراطی از نام او دفاع می شد و به اثبات می رسید که او به ناحق محکوم شده است و مربسی بزرگ جوانان بودهاست نه کسی که میخواسته فاسدشان کند.

متی : مرگ سقراط چیزی نبود که فقط مغز افلاطون را بکار بیندازد و بعد هم فراموش بشود. اینطور نیست؟ به یك معنا، سراسر حیات فکری افلاطون باید ـ یا دست کم می تواند ـ با توجه به سقراط توجیه شود.

برنیمت: فکر می کنم همین طور است. زنده نگاه داشتن روح سقراط برای افلاطون به این معنا بود که او می بایست به همان شیوه ای که سقراط فلسفه کار کرده بود، به کار ادامه بدهد. نخستین ثمرهٔ ایسن کار، گروهی از مکالمات اولیه است که مهمترینشان دفاعیه و کریتون و الموثوفرون و المخسی و خادمیدس و پروتاگوداس و گودگیاس است و در آنها سقراط را می بینیم که دربارهٔ آن قبیل مسائلی که به آنها علاقه داشته یعنی مسائل بسیار وسیع اخلاقی بعث می کند. اما چون فلسفه کار کردن به شیوه سقراطی به معنای تفکر مستقل فلسفی است، این جریان رفته رفته افلاطون را به جایی سوق می دهد که به پروراندن افکار خودش در اخلاق و سایس را به جایی سوق می دهد که به پروراندن افکار خودش در اخلاق و سایس می شود، نوعی سیر تکاملی می بینیم. در مکالمات اولیه، او همان خرمگسی آمست که دست از پرسش بر نمی دارد، اما کم کم به کسی بدل مسی شود که به طرح نظریه های مهم در سیاست و ما بعد الطبیعه و روش شناسی رو می آورد. و این همان سقراط مکالمات دورهٔ میانی به یعنی منون و میهمانی و فایدون و این همان سقراط مکالمات دورهٔ میانی به یعنی منون و میهمانی و فایدون و به جهودی باست.

مگی: خلاصه اینکه در مکالمات اولیه، افلاطون بـا مسائل مــورد علاقهٔ سقراط سر و کار دارد و بهشیوهٔ خود سقراط دربارهٔ آنها بحث میکند و بدون شك غالباً چیزهایی از زبان سقراط می گوید که مــیداند عقایــد او

۱. Apology. در تسرجمهٔ لطفی نیام ایس رسالیه به تلفظ فرانسهٔ آن، «آپولوژی»، ضبط شده است. اسامی دیگر رسائل را (جنز البته جمهوری و میهمانی) به تلفظ اصلی یونانسی در ایس کتاب آورده ایسم. بسرای آگاهی از اختلاف ضبطهای ما و لطفی، رجوع کنید به: کارل پوپسر، جامعهٔ باز و دشمنان آن، ترجمهٔ عزت الله فولادوند، ج ۱، صص ۱۹-۱۶۰. (مترجم)

۱۹ . gadfiy . ۲ به این موضوع که مقراط هنگامی که به اتبهام فاسد کردن جوانان به محاکمه کشیده می شود، در دفعاع از خویش در دادگاه خطاب به آتنیان می گوید شما مردم این شهر مانند اسب تنبلی هستید که احتیاج دارید برای اینکه براه بیفتید خرمگی گاهی به شما نیش بزند و من همچون آن خرمگی بوده ام که نیشکی می زده ام و شما را به اندیشیدن و امی داشته ام و اکنون اگر مرا بکشید، دیگری را مثل من نخواهید یافت. (مترجم)

بوده است. اما با گذشت سالها، همان تکانهٔ بدوی، افلاطون را بـهبحث در موضوعات مورد توجه خودش و بهشیوهٔ خودش سوق می دهد و او عقایــد خودش را بیان می کند، منتها هنوز هم بیشتر از زبان سقراط.

برنيت: تصور مي كنم درست است. افلاطون هر جا امكان خرد پسندي وجود داشته باشد، انديشه هايش را به عنوان برآمد انديشه هاي سقراط و از زبان او عرضه مي كند. به نظر من، توجه به اين نكته بسيار اهميت دارد كه افلاطون بر اساس واقعيت تاريخي شخصيت سقراط مدعي است كه او مردي بوده كه مستقل فكر مي كرده و به ديگران هم يادمي داده كه مستقل فكر كنند. بنا بر اين، حرف افلاطون اين است كه شما هم اگر مي خواهيد پيرو سقراط باشيد، بايد مستقل فكر كنيد و، در صورت ليروم، بايد حتى راهتان را از افكار و زمينه هاى اختصاصاً سقراطي حدا كنيد.

ملی : مکالمات اولیهای که سقراط در آنها راجع به مسائل اخلاقسی بحث می کند، همیشه الگوی معینی دارند. سقراط بیا همسخنی وارد صحبت می شود که برایش مسلم است که معنای واژهای آشنا میانند «دوستی» ییا «شجاعت» یا «تقوا» را می داند. بعد سقراط شروع می کند به آزمودن ایسن شخص و سؤال از او و، باصطلاح، او را میورد «پرسشهای سقراط وار» قرارمی دهد تا به این وسیله به خود آن شخص و، از همه مهمتر، به کسانسی که حضور دارند ثابت کند که به هیچ وجه بر مفهومی که گمان می کرده اند مسلطند، تسلط کافی ندارند. این روش به خودی خود از آن زمیان تا کنون همیشه در فلسفه نقش مهمی داشته است. این طور نیست؟

برنیبت: کاملاً همین طور است. هنوز در تدریس فلسفه و بسرای شناساندن فلسفه به کسانی که میخواهند چیزی دربارهٔ آن بدانند، وسیعاً از این آثار استفاده می شود. از یکی از مفاهیم مهم و مأنوس که همیشه در زندگی نقش بااهمیتی دارد، شروع می کنید و به مسردم می فهمانید که اشکالاتی در آن وجود دارد. مردم سعی می کنند دربارهٔ آن فکسر کنند و بالاخره جوابی می دهند، سقراط ثنایت می کند که آن جواب کافی نیست، سرانجام پاسخ قطعی می دهند، اما این مرتبه با تسلط و درك بمراتب بیشتر نسبت به سابی . اعم از اینکه خواننده ای در قرن بیستم باشید یا در نسبت به سابی . اعم از اینکه خواننده ای در قرن بیستم باشید یا در

روزگار قدیم، به هر حال با مسأله درگیر شده اید و جواب میخواهید و احساس میکنید که شاید شما هم بتوانید به مهم خودتان به حل آن کمك کنید.

معنای «زیبایسی» و «شجاعت» و «دوستی» و سایسر الفاظسی از ایس قبیل معنای «زیبایسی» و «شجاعت» و «دوستی» و سایسر الفاظسی از ایسن قبیل متحیریم و دنبال پاسخ می گردیم. آیا هیچ پیشرفتی هم کردهایم؟

برنيبت: تصور مى كنم جواب اين سؤال هم مثبت باشد و هم منفى، فكر نمى كنيد؟ به نظر من، افلاطون اگر بود، تأكيد مى كرد كه حتى اگر جواب اين پرسشها را مى دانست و به ما هم مى گفت، به حال ما سودى نداشت. منظور من اين است كه، بنا به طبيعت اينگونه سؤالات، بايد مستقلاً به دنبال پاسخ براى آنها بگرديد. جوابى كه در نتيجه تفكر خود شما بدست نيامده باشد، بى ارزش است، به همين جهت است كه اين مكالمات اين طور شما را به فلسفه جذب مى كنند.

متعی در ایس مسكالمات اولیه (كسه عجالتاً هنوز بحث محدود بسه آنهاست)، یكی از چیزهایی كسه سقراط همیشه تكرار می كند این است كسه خودش نظریهٔ منجز و مثبتی ندارد و نقط سؤال می كند. به نظر من این طور می رسد كه در این ادعا قدری رندی و پنهانسكاری نهفته است، چسون فكر می كنم بالاخره بعضی اعتقادات قطعی از زیسر سطح ایس مكالمات به بیرون تراوش می كند. آیا شما با این عقیده موافق نیستید؟

برنیبت: البته بعضی اعتقادات ظاهر می شود، اما تعدادشان زیاد نیست. مثلاً یك دسته اندیشه های پرمعنا و مهم در دفاعیه ظهمور می كند وقتی سقراط مدعی می شود كه ممكن نیست به آدم خوب، چه در ایس دنیا و چه بعد از مرگ، هیچ گونه آسیبی برسد؛ یا در گودگیاس كه او بتفصیل دلیل می آورد كه ظلم به خود ظالم ضرر می زند و عدل به خود شخص عادل سود می رساند. مقصود سقراط این است كه تنها لطمه و زیان حقیقی زیانی است كه به روح انسان بخورد. شما ممكن است هر چه پول دارید از دست بدهید یا در نتیجهٔ بیماری، افلیج شوید؛ اما اینها همه در مقایسه با ضرری بدهید یا در زندگی ظلم كنید، خودتسان به خودتسان می زنید، هیچ است. برعكس، هیچ سودی بر ابسر سودی نیست كه آدم خسوب در نتیجهٔ عمل برعكس، هیچ سودی بر ابسر سودی نیست كه آدم خسوب در نتیجهٔ عمل

کردن به فضایل در زندگی بدست می آورد و، بنا بسر این، هیچ زیانی به نظر چنین شخصی آسیب حقیقی نیست مگر از دست رفتن فضیلت.

در مورد این دسته اندیشهها، سقراط بسیار بتأکید صحبت می کند و حتی مدعی است که نسبت به بعضی نکات در آنها علم دارد. در ایدن زمینه افلاطون هرگز از حرف سقراط بر نمی گردد و همچنان بهصدق ایسن قضیه ایمان راسخ دارد که ظلم بهظالم لطمه می زند و عدل به عادل سود می رساند.

مگی: بنا بر این، اگر روح شما پاك و دست نخورده بماند، اتفاقات ناگوار در ایسن دنیا ممكن نیست هیچگونه آسیب عمیق و پسایسدار بسه شما برساند.

برنيس : بله، درست است. اما يك دسته انديشههاى ديگر هست که سقراط در موردشان مدعی علم و یقین نمیی شود و افلاطبون سرانجام زیر حرف او میزند و سرجمعشان در این جمله خلاصه میشود که فضیات همان معرفت است. در این مکالمات اولیه، وقتی از کسی میپرسند «شجاعت چيست؟»، «تقوا چيست؟»، «عدالت چيست؟»، دير يا زود بالاخره معلوم مي شود كه فضيلت مورد بحث ـ اعم از شجاعت يا تقوا يا عدالت ـ بايــد قسمی معرفت یا شناخت تلقی شود. ایسن گفته هم مانند اندیشههای دستهٔ اول، محکم ولی ظاهراً باطل است، زیرا شعور عادی ـ هم در آن زمان و هم امروز ـ این طور حکم می کند که دانایی و فرزانگی لازم برای دانستن اینکه در هـر مـوقع بهتریـن کار چیست یك چیز است، و شجـاعت لازم برای اقدام به آن کار ولو متضمن دشواری و خطر باشد، یا خویشتن داری لازم برای تسلیم نشدن بهوسوسهٔ انتخاب راه آسانتر، بکلی چیز دیگری است. دانایی و فرزانگی یکی از صفات پسندیده در هر انسانی است، شجاعت صفت دیگری است و خویشتنداری با هـر دو فـرق دارد. کسی ممكن است فقط داراى يكي از اين صفات باشد يما از هـر كدام بهدرجـات مختلف بهره ببرد. ولى اگر شجاعت همان شناخت بهتريـن راه بـاشد، آن قسم اختلاف و تضاد هر گز پیش نمی آید. اما، به نظر افلاطون، اگر کاری که من کردهام درست نبوده، دلیاش نمی توانسته این باشد که می دانسته ام چه باید بکنم ولی شجاعت لازم را بسرای اقدام به آن نداشته ام. اگسر

شجاعت نداشته ام، شناخت هم نداشته ام و نمی دانسته ام کار درست چیست.

بنا بر این، هر کار نادرستی که بکنم از روی نادانسی کرده ام؛ به ایسن دلیل
کرده ام که نمی دانسته ام بهترین کاری که باید بکنم چیست. ولی هر کاری
که کسی از سر نادانی بکند، ناخواسته و به طبور غیر ارادی کرده است.

بنا بر ایسن، برای اینکه چکیدهٔ مطلب را در قالب شعار معروف سقراط
بیان کنیم، باید بگوییم: «هیچ کس خواسته و از روی اراده کار نادرست
نمی کند.»

متی : برای ما که در عصر بعد از فروید زندگی می کنیم، باور کردن این گفته تقریباً غیرممکن است که همهٔ سرچشمه های اعمال ما در ضمیر خودآگاه ماست یا منشأ عمل حتی علی الاصول برای اینکه مورد شناخت عامل قرار بگیرد در دسترس اوست. بنا بر این، تصور نمی کنم این روزها هیچ کس بتواند به این نظریهٔ خاص سقراط معتقد شود.

برن بیت : عرض کنم ، به گمان من ، اولین چیزی که باید گفت ایس است که بیشتر مردم حتی در آن زمان هم این نظریه را باور نمی کردند. سقراط عالماً و عامداً بر خلاف شعور عادی مردم حرف می زد. در پروتاگوداس حتی می گوید که عقیده اش در خصوص شجاعت برخلاف اعتقاد همهٔ بشر است. اما روی دیگر سکه این است که امروز هم هنوز فیلسوفانی هستند که استدلال می کنند تنها عاملی که ممکن است ، باصطلاح ، ما را وارد عمل کند ، اعتقاداتمان دربارهٔ خوب و بد است و اگر از این اعتقادات هم کاری ساخته نباشد ، چیز دیگری باقی نمی هاند. هستند کسانی که هنوز نمی توانند تصدیق کنند که به جز قوهٔ شناخت ، اموری از قبیل اراده یا نیروهای دیگر هم ممکن است در اعمال انسان مؤثر باشند.

مگی: قالب مکالمه که افلاطون برای نوشتن انتخاب کرده، دو مسألهٔ مهم ولی شاید حلنشدنی مطرح می کند. اول اینکه تبا چه حد این سقراطی که نظریاتش به ما داده می شود، همان سقراط حقیقی است و تا چه حد شخصیتی دراماتیك و آفریدهٔ افلاطون؟ زیسرا نمی شود انسکار کرد که یسك یسك ایسن مکالمات پس از مرگ سقراط نوشته شده است. دوم اینکه نظریات خود نویسنده چیست؟ چون همهٔ عقاید از زبان کسانسی غیر از افلاطون بیان می شود.

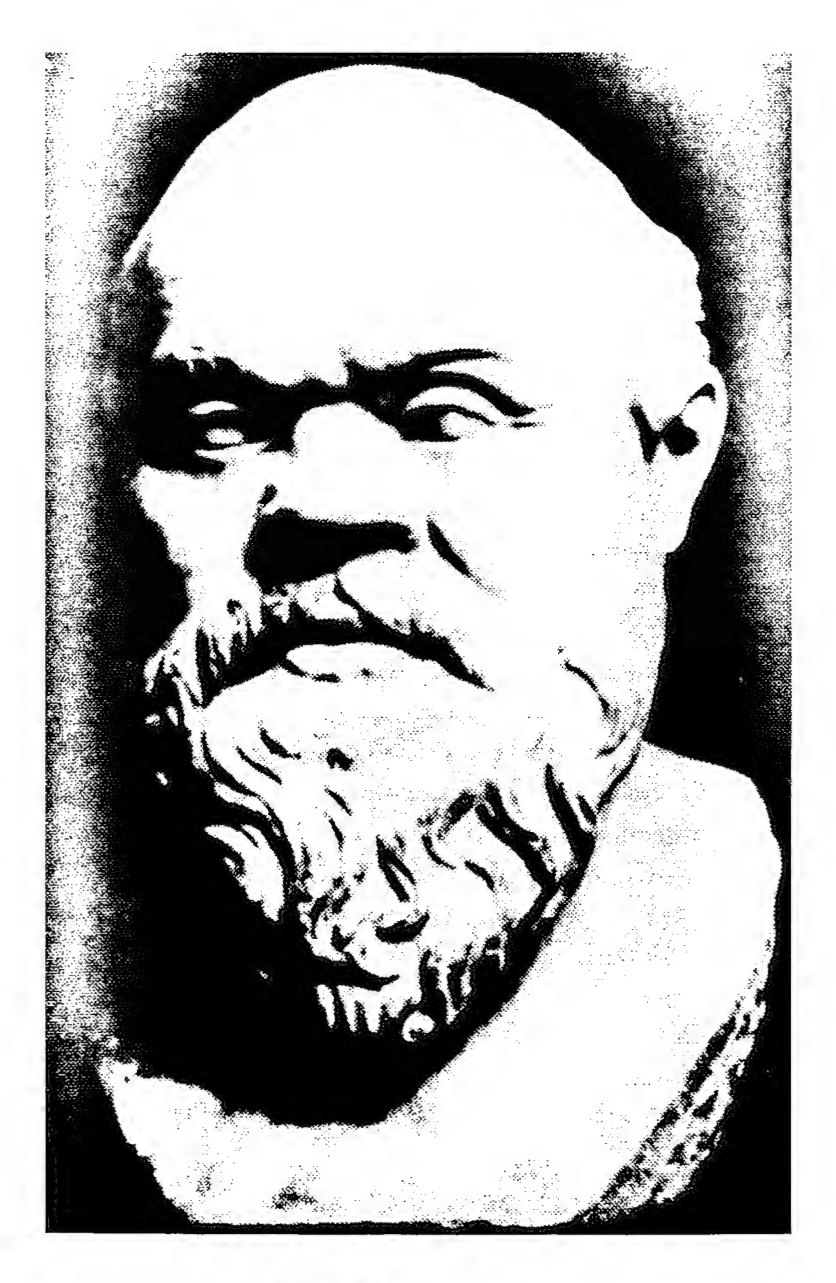
يرنييت: تصور مي كنم بديك مفهوم لازم است نكران ايس مسائل باشیم و بهمفهوم دیگر، لازم نیست. نگرانی بهاین مفهوم لازم نیست که افلاطون در تصویری که از سقراط رسم کرده میخواهد بگوید که او مستقل فكر مى كرد. مردم از قديم بهنتايجي رسيده بودند و اين نتايج نـزدشان بسیار عزیز بود. افلاطون می گوید سقراط این قدرت را داشت که بهآن نتایج پشتها بزند و بهدیگران هم یاد میداد که همین کار را بکنند. بنا بر این، اگر میبینیم افلاطون نتیجه میگیرد که شناخت مهمترین عامل در فضیلت است، ولی فضیلت در شناخت خلاصه نمی شود ـ چنانکه در و اقع بهچنین نتیجهای هم میرسد \_ باید متوجه باشیم که او کاملاً بهپیروی از روح تعالیم سقراط این نظریه را ـ دایر بـر اینکـه فضیلت همان معـرفت است - کنار می گذارد و در جمهودی نظریهٔ بهتری ارائه میدهد. از طرف دیگر، این نگرانی دربارهٔ مسائلی که شما مطرح کردید به این مفهوم لازم است که باید مواظب باشیم و ببینیم چه اتفاق افتاده که سقراط در جمهوری چیزی می گوید که با آنچه در پروتاگوداس گفته، منافات دارد. مهم ایسن است که متوجه باشیم در جمهوری به نظر جدیدی برخورده ایسم و ببینیم این نظر چگونه با دیگر مسائلی که در آن کتاب مورد تسوجه قسرارگسرفته مرتبط می شود: باید ببینیم تعلیم و تربیت اخلاقی چگونه در نتیجهٔ ایس عقیدهٔ تازه بمراتب از گذشته پیچیده تر می شود و چکونه تصویر نوینی از يك جامعهٔ سياسي آرماني بدست ميآيد. آنچه اهميت دارد نعوهٔ جستجو و جریان پژوهش است. این جریان را باید با هوشیاری دنبال کنیم و ببینیم از كجا شروع كردهايم و بهكجا رسيدهايم.

مگی: به عبارت دیگر، از آنجا که فرضها و اعتفادات ما دائماً محل شك و سؤالند، «نتایجمان» هیچ مقام ویژهای ندارند و فقط راه را بهسوی پژوهش بیشتر نشان می دهند.

برنييت: بله، فكر مى كنم افلاطون بهاين موضوع سخت معتقد بود.

مگی: سخت معتقد بود و میخواست با روشی که در عمل پیش گرفته بود، بهما هم آن را ثابت کند.

برنييت: دقيقاً. و تصور مسي كنم ممكن بسود ادعا كند كمه زنده نگاه



سقراط (حدود 1994 کا 1994 ق م)

داشتن روح سقراط بهاین معناست.

متحی ؛ البته ایس کار در مورد هنرمندان آفسریننده بیش از فسلاسفه معمول است، ولی آثار افلاطون را هم بهسه دورهٔ اولیه و میانی و پایانی تقسیم میکنند. تا کنون ما بحث را بهمکالمات اولیه محدود کردهبسودیم. حال اگر پیش برویم و بهدورهٔ میانی برسیم، میبینیم افلاطون بسرای اولینبار اندیشههای منجز و مثبتی از خودش ابراز میکند و البته بهدفاع از ایس اندیشهها مهیردازد. بهنظر شما مهمترین تعالیم مثبت افلاطون کسدام است؟

برن بیت: تصور می کنم دو نظریه را باید بیشتر مورد تسوجه قرارداد و از سایر نظریات فرق گذاشت. یکی نظریهٔ مثل است و دیگری ایس اعتقاد که یادگرفتن به معنای تذکر یا به یادآوردن است؛ یعنی وقتی شما چیزی یاد می گیرید، در حقیقت معرفتی را که از پیش از تولد داشته اید، از ذهنتان استخراج می کنید.

منحی: اول بپردازیم بهدومی، اغلب مردم وقتی اول مسیشنوند که ما با ذخیرهای از دانش بهدنیا مسیآییم، این گفته بهنظرشان عجیب و مضحك میرسد. اما همیشه در فرهنگ غرب، افكاری بسیار مرتبط با ایسن فكر وجود داشته است. فلاسفهٔ جدید ایده آلیست یا اهل اصالت معنا استدلال کرده اند که باید معرفت فطری یا تصورات فطری در ما وجود داشته باشد. به نظر من، پیروان بیشتر ادیان بزرگ هم به چیزی از ایس قبیل معتقدند. امروز حتی متفکر برجسته ای مثل چومسکی استدلال می کند که وقتی ما متولد مسیشویم، کل یك دستور زبان در ذهنمان برنامه ریزی شده است. مورد توجه جدی قرار بگیرد. صورتی که افلاطون به این قضیه داده چیست بونییت: افلاطون می گفت که شناخت یا معرفت بخشی از طبیعت برنییت: افلاطون می گفت که شناخت یا معرفت بخشی از طبیعت نفس است. نفس شما پیش از اینکه به دنیا بیایید این معرفت را داشته است. (این در دوره ای بود که او معتقد شده بود نفس قبل از تولد هم

۱. «مثل» بهضم «م» و «ث». مفردش: مثال. به انگلیسی Theory of Forms یا Theory of Ideas. (مترجم)

<sup>2. [</sup>N.] Chomsky

و جود دارد و گنجیدن آن در جسم در ایسن دنیا، یکی از تجسدهای پیاپی آن است). اما، بهنظر من، برای درك نظریهٔ تذكر، لازم است برگردیم به همان مباحثات اولیهٔ سقراط و ار دربارهٔ تعریف مفاهیم اخلاقی.

مثلاً رسالهٔ لاخس را در نظر بگیریم که ایس سؤال در آن مطرح میشود که «شجاعت چیست؟» لاخس سرداری است که سقراط از او می خواهد شجاعت را تعریف کند. او در جواب می گوید شجاعت نوعی پایداری است. بعد سقراط مثل همیشه که کسی چیزی را تعریف می کند، باز سؤالات دیگری مطرح می کند و می پرسد: «آیا شجاعت همواره و بدون استثنا صفت پسندیده و ممدوحی است؟» لاخس می گوید بله و بعد سقراط شواهدی از پایداری می آورد تا بالاخره لاخس بناچار اعتراف می کند که پایداری به هیچ وجه صفت پسندیده ای نیست، بلکه یکدندگی و حماقت است.

متحی: یا کلهخری است...

برنيبت: بله، كله خرى. يا ممكن است از نظر اخلاقسى نه خوب باشد و نه بد، مثلاً در مورد صرافى كه دست از پول دادن بر نمى دارد و در تحمل زيانها پايدارى مى كند چون مى داند كه عاقبت سود خواهد برد. پس اگر پايدارى مى تواند ناپسند باشد، يا نه خوب باشد و نه بد، در حالى كه شجاعت هميشه خوب است، شجاعت را نمى شود مساوى پايدارى دانست، حتى مساوى آن قسم پايدارى كه معرفت را راهنما قرار بدهد. اين الگوى معمول مباحثات سقراطى است.

اما تنها چیزی که منطقاً ثابت شده این است که عقاید لاخس با هم منافات دارند و اگر پاسخهایش را مجموعاً در نظر بگیریم، میبینیم با هم متناقضند، یعنی همه در آن واحد ممکن نیست راست باشند. منتها ایس امر فی نفسه بهما نمی گوید که کدام یك از جوابهای لاخس منطبق با واقع نیست. با این حال، سقراط مطابق معمول این طور وانمود می کند که تعریفی کمه حریف پیشنهاد کرده - یعنی در این مورد، تعریف لاخس کمه شجاعت را قسمی پایداری معرفی می کند - باطل است و کذبش به ثبوت رسیده. بنا بسر این، عملاً جوابهای ثبانوی و فرعی لاخس را صادق معرفی می کند یا، به هر حال، صادقتر از تعریف پیشنهادی و این جوابها را اساس می کند یا، به هر حال، صادقتر از تعریف پیشنهادی و این جوابها را اساس

قرارمی دهد برای ابطال تعریف و میگوید «این جواب [یعنی تعریف] چون مطابق بـا و اقع نیست باید کنار گذاشته شود.»

هگی: نکتهای که البآن ذکر کردید، از نظر هر متفکر جدی دارای اهمیت زایل نشدنی است. همهٔ ما فرضمان براین است که با مباحثه ممکن است به حقیقت دست پیدا کنیم. ولی مباحثه چنین قدرتی ندارد. از مباحثه پیش از این ساخته نیست که بهما نشان بدهد نتیجهٔ حسرفمان از مقدماتی که چیده ایم لازم می آید یا نمی آید. ولی به فرض هم که لازم بیاید، ضرورت ندارد حتماً راست باشد.

برنيبت: تصور مي كنم همة ما شيغته اين فكريم كه با بحث مى توانيم به حقيقت برسيم، در حالى كه اگر درست بسنجيم، مى بينيم توجيه این فکر خیلی مشکل است. سقراط هم در صدد تموجیه آن نیست. فقط سؤال می کند و پاسخها رأ يكجا جمع می کند تا تناقض را نشان بــدهـــد و بعد مدعی می شود که تعریف را ابطال کرده است. اگر بخواهیم نظریدای دربارهٔ روش کار او عرضه کنیم، باید فکری از قبیل آنچه هر دو به آن اشاره كرديم ارائه بدهيم، بهاين معنا كه بگوييم همه كس مي تواند با وسايلي كه خودش می اندیشد، اسباب پیروزی صدق بر کذب را فراهم کند. این درست همان کاری است که افلاطون در منون می کند. نظریه ای دربارهٔ طریقهٔ بحث فلسفی یـا سقراط وار ارائه میدهد و می گـوید شناخت پـاسخ درست به پرسشهایی مانند «شجاعت چیست؟»، «عدالت چیست؟»، به حالت کمون در ذهسن همهٔ مسا هست. این شناخت کسه عمیقاً در باطن ما پنهان است و بلافاصله در دسترس نیست، بهما امکان می دهد که پاسخهای نادرست را رد كنيم و نشان بدهيم كه نادرستند. در قسمتي از مباحثهٔ سقراط با لاخس، با استناد به بعضی از گفته های خود لاخس ثابت می شود که گفته های دیگرش ناگزیر مطابق با واقع نیست. شناختی که به آن اشاره کردیم در همین

قسمت کم کم بیرون می آید. متحی : از گفت و گوهایی که قبلاً باهم داشته ایم می دانم که ، به عقیدهٔ شما ، نظریه ای که تشریح کردید پایهٔ نظریهٔ مهم دیگری مربوط به دورهٔ میانی افلاطون است ، یعنی نظریهٔ مثل که بمراتب از کلیهٔ تعالیم دیگر او بیشتر نفوذ داشته ، به طوری که اصطلاح «فلسفهٔ افلاطون» عمدتاً مساوی همین نظریه گرفتهمی شود. ممکن است توضیحی در این باره بدهید؟ برنييت: محور اين مباحثات سقراطي كه در موردشان صحبت می کردیم، جستجو برای پیداکردن تعاریف بود. سؤال این بود که تعریف شجاعت چیست؟ تعریف زیبایی چیست؟ تعریف عدالت چیست؟ اگر فرض کنیم که شناخت پاسخ صحیح به این پسرسشها به حالت کمون در درون ما هست و این شناخت را مستقل از جهان حس و تجربه و مقدم بر آن داشته ایم ـ یعنی همین جهانی که در آن بسرمی بسریم و حواسمان را در آن بکار می اندازیم و در آن، این طرف و آن طرف می رویم ـ به عبارت دیگر اگر شناخت ما مستقل از همهٔ این چیزها و مقدم بسر آنها باشد، در آن صورت شکی تیست که آنچه میدانیم ـ یعنی آنچه شناخت ما بهآن تعلق مے گیرد، از قبیل عدالت و زیبایی و شجاعت \_ خودش هے باید از این دنیایی که ما در آن زندگی می کنیم مستقل باشد و بر این دنیا تقدم داشته باشد. پایه نظریهٔ مثل همین قضیهٔ اخیر است، بهاین معنا که عدالت و زیبایسی و غیره و جمودشان مستقل از همهٔ کارهای عادلانه و همهٔ اشخاص عادل و همهٔ اشیاء و افراد زیبایی است که ممکن است در جهان محسوس پیدا کنیم و بر همهٔ آنها تقدم دارد. زیبایی و عدالت وجود جدا و مستقل دارند. ایسن یعنی نظریهٔ مثل.

متلی : این عقیده که جهان دیگری غیر از این دنیا هست ـ جهانـی مثالی یا آرمانی ـ که هر چه ارزش و معنایی بهدنیای ما بدهد، در آن جهان موجود است، تأثیر و نفوذ بی حد و حساب در سرتاسر فسرهنگ ما داشته، این طور نیست؟

برنييت: چرا، همين طور است.

مگی: مثلاً برای اینک مهمترین نمونه را در نظر گرفته باشیم ـ در دین مسیح فلسفهٔ افلاطون تأثیر عظیم در مسیحیت داشته است.

برن بیت: بله، درست است. ولی، به نظر مسن، باید در استفاده از الفاظی از قبیل «جهان مثل» یا «جهانی دیگر» احتیاط کنیم. افلاطون این تعبیرات را بکارمی برد، اما برخلاف آنچه ممکن است فکر کنیم، منظورش از این تضاد، تضادی نیست بین یك دسته چیزهای خاص و دسته چیزهای دیگری عینا شبیه آنها، منتها كاملتر و مجردتر در جایسی دیگر، مثلا محلی

در آسمانها. تضادی که او در نظر دارد، تضاد بین جزیسی و کلسی است. سؤالی از این قبیل که «عدالت چیست؟»، «زیبایی چیست؟» و جز اینها، سؤالی است کلی، سؤالی است دربارهٔ عدالت و زیبایی به طور کلی. سؤالی نیست دربارهٔ چیز خاصی اینجا و همین الآن. این تضاد را باید در نظر داشت.

جایی در رسالهٔ فایدون، سقراط مسی گوید که فلسفه کار کسردن یعنی تمرین برای مرگ. بگذریم از اینکه فلسفه کارکردن در واقع یعنی تمریسن مردگی کردن. [خندهٔ حضاد]. چرا او چنین حرفی میزند؟ برای اینکه مردن یعنی جدا شدن روح از بدن، و وقتی شما فلسفه کار میکنید، تا جایی کــه می توانید روحتان را از بدنتان جدا نگهمی دارید چون در فکسر اینجا و الآن كه بدنتان هست، نيستيد. وقتى مى پرسيد «عدالت چيست؟»، منظورتان این است که عدالت در هر جا و هــر زمــان و در نفس خــودش چیست؛ غرضتان این نیست که «امروز یا دیروز چه کسی بهمن ظلم کرد؟» وقتی می پرسید «زیبایسی چیست؟»، مقصودتان این نیست که «زیباتسرین شخص درا بن اتاق کیست؟» بنا بر این، اگر در فکر اینجا و الآن نباشید، بـ معنای مـورد نظر افـلاطون الآن اینجا نیستید. همانجایـی هستید کـ روحتان هست ـ البته نه از این جهت که در جـای خاص دیگـر و بهتری هستید، بلکه از ایس نظر که بهآن معنا هیچ کجا نیستید. در کلیات مستغرقید. نتیجه اینکه، استفاده از اصطلاح «جهان مثل» اشکالی ندارد به این شرط که متوجه باشیم غرض از آن، قلمرو کلیات ثابت و دگر گونسی ناپذیر است.

هلی : این مکالمات دورهٔ میانی که الآن موضوع بحثند \_ یعنی منون و فایدون و جمهودی و میهمانی و فایددوس \_ در زمانسی نسوشته شدند که افلاطون در اوج توانایی بود. بنا بر این، فکر می کنم بد نیست مکثی بکنیم و به کیفیت ادبسی و سایر کیفیاتشان از جهت هنسری نظسری بیندازیم. چسرا ایس رساله ها را شاهکارهایسی در بالاتسرین حد هنر ادبسی می دانند؟

برنیبت: برای اینکه اینقدر زنده اند. فلاسفهٔ دیگری هم مانند کسنوفون و سیسرون و آوگوستینوس و بارکلی و هیوم، چه در عصر قدیم و چه در عصر جدید، سعی کرده اند مطالبشان را در قالب مکالمه یا گفت و شنود بنویسند. اما تنها کسی در این فهرست که ممکن است حتی کمی با افلاطون قابل مقایسه باشد هیوم است و، به نظر من، به این دلیل که او هم مثل افلاطون، برای حرکت فکر فلسفی لااقل به اندازهٔ نتایجی که گرفته می شود، اهمیت قائل است. در کسنوفون و بارکلی روشن است که آنچه نویسنده به آن اهمیت می دهد پاسخهاست، نه حرکت و سفری که باید به طرف آنها کرد. در مورد افلاطون، باید استادی او را در سخن هم به آنچه گفتیم اضافه کنیم: یعنی این زبانی که یك طرفش امواج تسوصیفات بلند و خیال انگیز است و طرف دیگرش تحلیلهای جدی و پیراسته از هر گونه زیور و شاخ و برگ و در این میان بذله گوییهای شیرین و حاضر جوابیهای ظریف هم دیده می شود. و بعد باید اضافه کنیم که او با چه زبسردستی حتی غامضترین و دشوار تسرین اندیشه ها را مثل روز، روشن می کند. اگر بخواهیم ادامه بدهیم، بایدهمین طور بی در پی چیزهای جدید اضافه کنیم و بالاخره بگوییم که او، هم اعجوبه ای در هنر است و هم نابغه ای در فلسفه.

مگی: از قدیم نظر بر این بوده که شاهکار افلاطون جمهودی است. آیا شما هم در این نظر شریکید؟

برنييت: بله، هستم.

مكى: چرا؟

برنیت: برای اینکه فکر می کنم او در جمهودی بیش از هر نوشتهٔ دیگر صحت این اعتقاد خودش را ثابت می کند که هر مسألهای با هر مسألهٔ دیگر مرتبط است. تحقیق هر گز نباید متوقف شود چون «هر نتیجهای که فعلا گرفتهایم» به مسألهٔ بعد کشیده می شود. افلاطون از سؤال سقر اطوار و ساده ای مطابق معمول شروع می کند و می پرسد «عسدالت چیست؟» ایسن سؤال به پسرسش دیگری می انجامد که «آیا عدالت به حال شخص عادل سودمند است؟» مهمترین کاری که جمهودی باید بکند همین است که نشان بدهد عدالت به خود شخص عادل سود می رساند و شما برای اینکه سعادتمند باشید، به عدالت بیش از هر چیز دیگر احتیاج دارید و ، بعکس، آدم ظالم بد بخت ترین و بینواترین موجودات است.



افلاطون (حدود ۲۲۹ تا ۲۹۳ ق م)

افلاطون می بیند برای اثبات این مطالب، باید نظریده ای راجع به طبیعت انسان ارائه بدهد. نفس را بدسه بخش تقسیم می کند و در همین جا از حرف سقراط برمی کردد که می گفت فضیلت یعنی معرفت. بتدریج معلوم می شود که فضیات متضمن چیزهایی علاوه بر معرفت و دانش است، هر چند البته زمام همهٔ امور باید بهدست معرفت باشد. اما خود این فکر که زمام عوامل نفسانی غیرعقلی می تواند و باید در دست معرفت باشد، راه را برای فكر بعدى باز ميكند كه در جامعه هم علم و معرفت بايد زمامدار باشد. و بهاین ترتیب به نظریهای در علم سیاست میرسیم که شیوهٔ تازه و بهتری برای زندگی در جامعه ترسیم می کند. در عین حال، تأکیدی که بر این اندیشه گذاشته شده که علم باید زمام امور را در دست بگیرد، این سؤال را مطرح می کند که: «چه علمی باید زمام کارها را در دست داشته باشد و اصولاً علم چیست و چرا بهتر از ظن و کمان است؟» و بداین تـرتیب بــه نظریدای دربارهٔ شناختشناسی میرسیم که کم کم وسعت پیدا می کند و بــه تحقیق در دانشها مبدل مسی شود. بحث مبسوطی در خصوص ریاضیات می آید. بهچشم دل مشاهده می کنیم که فهم کامل جامعه ای که در آن بسر مى بريم يعنى چه و اين براى اثبات اين مدعاست كه فههم و درك مهورد بعث همان چیزی است که باید بر خود ما ـ چه بهطور فردی و چه در جامعه - حاکم باشد، زیرا منافع عدالت را، هم عاید نفس فردی ما می کند و هم عايد جامعه.

بعد از اینهمه حاصلی که از همان یك سؤال ـ یعنی «عدالت چیست؟» ـ بدست می آید، طبعاً تنها نتیجه ای که می شود گرفت و جود حیات اخروی و اسطورهٔ «ار۱» در پایان کتاب است. شاید بشود گفت که جمهودی این اعتقاد را به مرحلهٔ عمل در می آورد که پژوهش و تحقیق تا دم مرگ به پایان نمی رسد.

مگی: جمهودی بقدری غنی و پر محتواست که در این بحث مقدور نیست همهٔ تار و پودهای آن را پیبگیریسم. ولسی بدون تسردیسد یکسی از پر نفوذتریس کتابها در سراسر تاریخ فرهنگ ما بسودهاست و امیدوارم در

<sup>1.</sup> myth of Er

بعضى كسان انگيزهٔ خواندن آن ايجاد شدهباشد.

برویم بر سر مکالمات دورهٔ پایانی افلاطون، همانطور که وقتی از مکالمات اولیه بهدورهٔ میانی مسیرفتیم، تغییر مشاهده کسردیسم، وقتسی از دورهٔ میانی به آخرین مکالمات هم میرسیم، تغییر دیگری می بینیم، ناگهان کیفیت ادبسی و دراماتیك و دل انگیز مکالمات کاستی مسی گیرد و بیشتر به رساله هایی، به اصطلاح امروزیها، تحلیلی و حتی دانشگاهی برمیخوریم. چرا این طور است؟

برنييت: من معتقد نيستم كه كيفيت دراماتيك كمتر مي شود. قضيه این است که آن طنز و تجاهل و مجازها و صنایع لفظی و سایر تــدبیرهای هنری که در آثار قبلی صرف نگاشتن چهرهٔ اصحاب گفت و گو مسی شد، اينجا وقف اين ميشود كه انديشهها و استدلالها را زندهتر جلوه بـدهـد. بیشتر اوقات، افکار و دلایل همانهاست که در نوشتههای قبلی افلاطون، مثل جمهودي يا فايدون، با آنها آشنا شدهايم. يكي از شكفت انكيرتسرين امور در افلاطون این است که او با خوانندگانش رابطه بسرقسرار مسی کند به نجوی که در هر نوشته ای می تو اند مسلم بدانند که خواننده آثار گذشته اش را خوانده است. تصور می کنم او در تاریخ نخستین کسی بـوده که در این کار موفق شده. از این رابطه استفاده می کند تا بتوانید بعضی مطالب را به تلمیح بگوید و به لحن کلامش تموج و طنیس بیشتری بدهد و و قتی میخواهد چیزی برخلاف انتظار خواننده بگوید، او را غافلگیر کند. اما جایی از این شیوه به بهترین وجه و با زبردستی هر چه تمامـــتر استفاده می کند که بخو اهد در حضور همه خودپژوهی کند و بـا اطمینان بــهاینکــه خواننده با افكار گذشته اش مأنـوس است، بخواهد آن انديشههـا را مـورد بازپژوهی قراربدهد و تلویحاً بداو بگوید: «آنقدرها هم از فایدون و جمهودی از خود بیخود نشوید. قبول دارم، خیلی عالی بود؛ ولی حقایقی كه در آنجا گفتيم ـ اگر البته بشود نامشان را حقايق گذاشت ـ اگـر در بسرابسر انتقاد و ایراد قابل دفاع نباشند، ارزشی برای من و شما نخواهند داشت. و اصولاً شاید هیچ کدام از اینها حقیقت نداشته باشد. شاید همه نادرست باشد. پس بگذارید چند تــا را انتخاب کنیم و واقعـاً مــورد انتقاد تحلیلی شدید قرار بدهیم.» هگی: اگر میخواستید یکی از مکالمات دورهٔ آخــر را از دیگــران ممتاز کنید، کدام را انتخاب میکردید؟

برنیبت: بهترین نمونه رسالهٔ چادهنیدس است که سقراط در آن وضعش معکوس می شود. سقراط نظریهٔ مثل را که قبلاً در فایدون بیان کرده، در اینجا باز تشریح می کند. نظریه بدون شك همان نظریهٔ فایدون است، نه تنها از جهت مضمون، بلکه همچنین به لحاظ طنین الفاظ فایدون در ایس مكالمه که افلاطون بوضوح توقع دارد که خوانندگانش تشخیص بدهند و شگفت زده با خود بگویند: «عجب! ایس همان سقراط فایدون است که این دفعه به جای اینکه سؤال کننده باشد، باید جواب پس بدهد.» کسی که سقراط را در این مكالمه سؤال کننده باشد، باید جواب پس بدهد.» کسی که سقراط را در این مكالمه سؤال پیچ می کند، پارمنیدس پیر است که آنچنان با یك سلسله انتقاد و اعتراض و اشكال به نظریهٔ مثل او را می پیچاند که خیلی از فلاسفه از ارسطو به بعد تصدیق کرده اند که ایس ایرادات بنیاد برانداز است. اما افلاطون جواب مسأله را به ما نمی گوید. از زبان پارمنیدس اشكالات را بیان می کند و می گذارد ما خودمان قضاوت کنیم که آیا اعتراضات وارد است یا وارد نیست و اگر هست، تکلیفمان با نظریهٔ مثل چه می شود.

مگی: رساله ای که بعضی فکر می کنند در دورهٔ آخر نوشته شده و عده ای معتقدند به دورهٔ میانی تعلق دارد، تیمانوس است که با سایر مکالمات فرق دارد، یکی از این جهت که موضوعش بیشتر کیهان شناسی و علوم است تا فلسفه، ولی عمدتاً به این جهت که حاوی اسطورهٔ شاعرانه ای دربارهٔ آفرینش است که به سفر تکوین در کتاب مقدس بی شباهت نیست. چرا افلاطون اصولا چنین چیزی نوشته ؟ منظورم از این سؤال بیشتر این است که آیا، به نظر شما، او براستی عیناً به افسانه ای که دربارهٔ آفرینش ساخته عقیده دارد ؟ یعنی به همان و جه که باید فرض کنیم یهودیهای قدیم به سفر تکوین معتقد بودند ؟

برنیبت: نظر خود من این است که او طابق النعل بالنعل به آن معتقد نبوده. این مسأله در عصر باستان محل مناقشه و اختلاف بود و نزدیکترین یاران و همکاران افلاطون تعبیرشان این بود که حکایت تیمائوس راجع به صانعی که پریشان عنصری و بی نظامی را به نظم مبدل مسی کند،

در حقیقت تحلیلی است از عقاید افلاطون دربارهٔ ساخت بنیادی کائنات، منتها به زبانی زنده و پر تصویر. نظر افلاطون این بود که سراسر عالم محصول نظم دادن به بسی نظمی است و مقصودش از نظم، در درجهٔ اول نظم ریاضی بود و این البته با سفر تکوین خیلی تفاوت دارد. صانع الاهی افلاطون یك عقل ریاضی است که روی جهان عمل می کند.

متحی ؛ بنا بر این، آنچه در این رساله میخوانیم در بیان ایدن قضیه است که جهان که از قدیمترین ایام برای هر انسان متفکری در پسردهٔ راز پنهان بوده، در واقع به نیروی عقل دریافتنی است؟ نهایت اینکه این قضیه به زبانی شاعرانه بیان شده است؟

برنیبت: دقیقاً. البته قضیهای به این درجه از کلیت مبنی بر اینکه سراسر کائنات محصول نظمهدادن بهبینظمی است، چیزی نیست که نه به طور کلی قابل اثبات باشد نه در جزئیات و فروع. افلاطون کاملاً به این نکته آگاهی داشت و بههمین جهت، علاوه بسر جهات دیگسر، قضیه را در لباس اسطوره مطرح کرد. معهذا، از همین اسطوره بسرای تحقیق در چیزی الهام گرفت که بسیار آن را جدی تلقی می کرد: یعنی یل برنامهٔ پژوهشی که برجسته ترین ریاضیدانان عصر خودش را در آکادمیا به اجرای آن گماشت. هـر پیشرفتی در هندسه و اخترشناسی ریاضی و هارمـونیك در ریاضیات و حتی هر پیشرفتی در این نظریهٔ پزشکی کــه بیمــاری و تندرستی از تعادل و تناسب در ارکان مزاج نتیجه میشوند، هر کدام از ایسن گامها دلیل دیگری است بر اثبات آنچه افلاطون اینقدر بهآن اهمیت میداد، یعنی این فکر کـه سبب هـر چیز را بایـد در نظم و همـاهنگـی و تناسبات ریاضی جستجو کرد. به علاوه، از آنجا که این هماهنگیها و تناسبات ریاضی به نظر افلاطون بهترین نمونهٔ نیکی و زیبایسی است، بسرنامهٔ پسژوهشی او طوری طرحریزی شده که نشان بدهد عامل بنیادی در سببیابی در کل جهان، نیکی و زیبایی است.

مگی: این مسأله چطور با جمهودی جسور در می آیسد؟ به ایس دلیل می پرسم که یکی از نکاتی که خود شما چند دقیقه پیش در بحث از جمهودی بخوبی روشن کردید این بود که جمهودی به یك مفهوم حساوی یك فلسفهٔ کامل است. اگر چنین است، آنچه افلاطون در تیمانوس می گوید چطور با

جمهوری جور در میآید؟

برنیبت: به نظر من، عیناً جور در می آید. در جمهودی خطوط اصلی یک برنامهٔ علمی ـ و در وهلهٔ اول یک برنامهٔ علمی ریاضی ـ بسرای فهم جهان ترسیم شده است. در تیمانوس افلاطون شروع به اجرای ایس برنامه و ادای سهم خودش می کند. فراموش نکنید که هم در عهد باستان و هم تا مدتها بعد، وقتی مردم می خواستند فلسفهٔ افلاطون را از زبان خودش مطالعه کنند، به تیمانوس رجوع می کردند و تا همین دوران نسبتاً اخیر، اثر عمدهٔ او تیمانوس تلقی می شد نه جمهودی.

مگی: بنا بر این، کیهانشناسی و علمی که در تیمانوس آمده، پیش از اینکه در عمل بسط و پسرورش پیدا کند، در حوزهٔ امکان در جمهودی پیش بینی شده؟

برنیست: بله. تیمانوس، در بخش مقدماتی مکالمه، بحثی معسر قی می می می در از جهت دراماتیك، دنبالهٔ بحث جمهودی است. ریاضیدانان بر جستهای که افلاطون در آکادمیا جمع کرده بود، توصیه های جمهودی سیا به قول من، برنامهٔ پژوهشی برای پیشرفت علوم ریاضی را به اجرا در آورده بودند تا قدرت و دامنهٔ نظیم ریاضی را ثابت کنند. بسیاری از بزرگترین موفقیتهای یونانیها در علوم ریاضی تا زمان بطلمیوس، ناشی از کوششهای همان ریاضیدانان بود. هیأت بطلمیوسی نتیجهٔ نهایی تحقیقاتی است که بنا به توصیه های افلاطون در مورد علوم، در آکادمیا صورت می گرفت. و از آنجا که نظم ریاضی تعبیر خاص افلاطون از نیکی و زیبایی است، علوم مورد بحث در عین اینکه نشان می دهند جهان از لحاظ ریاضی قابل فهم است، علم ارزشها نیز از کار در می آیند. بنا بر ایس، جنبه های فلسفی جمهودی بیعنی همهٔ چیزهایی که حاکم حکیم باید نسبت به آنها فلسفی جمهودی بیعنی همهٔ چیزهایی که حاکم حکیم باید نسبت به آنها فهم پیدا کند در عین حال اساسی بوجود می آورند بسرای ندوع تازه ای سیاست رادیکال. آنچه حکما باید پیش از حکومت کردن بسر بقیهٔ میا یاد بیش سیاست رادیکال. آنچه حکما باید پیش از حکومت کردن بسر بقیهٔ میا یاد بیش بیگیرند، علومی است که موضوع بحشان هم ارزشهاست و هم هستیها.

مگی: معروف است که تخصص شما در یکسی از مکالمات دورهٔ آخر، یعنی ثنای تتوس است. چرا چنین توجه خاصی به آن پیدا کرده اید؟ برنیبت: برای اینکه ثنای تتوس به نظیر مین بینهایت هیجان انگییز

است و هرگز نتوانسته ام به کنهش برسم و هسر بار که دوباره به سراغش می روم می بینم باز هم چیزهای دیگری هست که قبلاً کشف نکرده بسودم. این همان رساله ای است که لایب نیتس ترجمه کرده و بارکلی بسیاری چیزها درباره اش نوشته است و ویتگنشتاین از آن نقل مطلب کرده. رساله ای است که همیشه برای فلاسفه محرك و مهیج بوده است.

## متلى: راجع بهچيست؟

برنيبت: سؤالي كه مطرح مي شود اين است كه «شناخت چيست؟». ثناى تتوس هم مكالمه اى است به همان سبك و سياق مباحثات سقراطي كه در مكالمات قبلي و جود داشت، منتها به مقياسي بزرگتر و وسيعتر. سه جواب پيشنهاد مي شود: شناخت يعني ادراك حسى، شناخت يعني داوري صادق، شناخت يعني داوري صادق همراه با بيان علت. همهٔ اين جوابها يكي يكي به شيوه سقراط رد مي شوند. اگر چه حتى در پايان هم به ما گفته نمي شود به شاخت چيست، اما مي بينيم آند قدر باره مسأله و متفر عاتش چيزهاي تازه ياد گرفته ايم كه احساس مي كنيم در باره مسأله و متفر عاتش چيزهاي تازه ياد گرفته ايم كه احساس مي كنيم غني تسر شده ايم نه فقير تر.

متحی : البته تا امروز اتفاق نظر در خصوص ماهیت دقیق شناخت و جود ندارد؛ ولی تصور می کنم نظری که تقریباً همه قبول دارند فوق العاده به آنچه شما گفتید نزدیك می شود و آن این است که داوریهای مقوم شناخت یا معرفت باید نهایتاً از ادراك حسی گرفته شده باشند ولی در ضمن باید بتوانیم این داوریها را عقلاً هم توجیه کنیم.

برنيت: آهان. شما همين الآن راه حل جالب توجهی پيدا كرديد برای مسألهای كه در انتهای ثنای تنوس، بعد از ردشدن همهٔ پاسخها، هنوز به جای خودش باقی است. سقراط هر سه تز را ابطال كردهاست: اول اینكه شناخت همان ادراك حسی است، دوم اینكه داوری صادق است، و سوم اینكه داوری صادق است، و سوم اینكه داوری صادق است همراه با بیان علت. حالا شما اظهار نظر می كنید كه شاید با جمع كردن اركان هر سه تعریف در یك تعریف واحد، بشود شناخت را تعریف كرد و شاید تعریف شناخت، از شناخت شناسی بدست بیاید. پاسخ شما برای این قسم رساله، پاسخ بسیار شایستهای است، یعنی اینكه كسی بر پایهٔ آنچه از خود رساله یاد گرفته، مستقلاً تعریفی

پیشنهاد کند.

هگی: پیش از پایان ایس بحث، بایسد دربارهٔ بقای اندیشههای افلاطون در دورههای بعد هم چیزی بگوییم، زیرا بدون شك فلسفهٔ او از لحاظ نفوذ و تأثیر از هیچ فلسفهٔ دیگری در سراسر تاریخ كمتر نبودهاست. ممكن است اشارهای بهخطوط اصلی تأثیر او بفرمائید؟

برنیبت: نباید فراموش کنیم که در دنیای باستان دو فلسفهٔ مخالف با مسلك مادى [يا ماترياليسم] وجود داشت. خود مسلك مادى بـهشكل اتمیسم [یا اعتقاد بداجزای تجزیدناپذیر] در آمد که دمو کریتوس و اپیکوروس هر دو قائل به آن بودند. افلاطبون و ارسطبو هبر دو فیلسوف ضد مادی هستند و با این تصور مخالفند که همه چیز را ـ اعـم از حیات و نظم و نفس و تمدن و هنر و طبیعت ـ ممکن است نتیجهٔ حـرکت ذرههای مادی دانست که فقط قوانین حرکت و طبیعت خودشان حاکم بر آنهاست. مخالفت ارسطو بقدرى شديد و عميق است كه آشتى دادن فلسفة او باعلم جدید که اینهمه مطالب دربارهٔ اتم و حرکت ذرات مادی و امثال ذلك در آن آمده، بسیار دشوار است. برحسب تصادف نبود که علم جمدید در ابتدای کار اول می بایست فلسفهٔ ارسطو را که در قرون وسطا غلبه داشت، از سر راه بردارد. برعكس، آشتى دادن فلسفة افلاطون با علم جديد بمراتب آسانتر است و ، به نظر من ، فلسفهٔ او به همین دلیل موفق شد که حتی پس از مسرگ فلسفهٔ ارسطو، باز هم در دورهٔ رنسانس و بعد از آن به زندگی ادامه دهد. کسی که بخواهد نشان بدهد ارزشهای علمی و روحانی را چطور می شود با هم آشتی داد، هم می تواند از فلسفهٔ افلاطون استفاده كند و هم تحت تأثير آن قرار بكيرد. اگر كسي بخواهــد حق پيچيدگيها و زير و بمها را آنطور كه شايسته است ادا كند و معتقد باشد كه مسلك مادى قضایا را زیادی ساده جلوه میدهد، فیلسوفی که باید برای تهیهٔ ساز و برگ و يارى طلبيدن به او مراجعه كند، افلاطون است.

منگی: برای ما مردم قرن بیستم، بخصوص این حقیقت رنگ معاصر دارد که فلسفهٔ افلاطون در برنامه ای که او برای فهم جهان تنظیم کرده، مهمترین مقام را به فیزیك ریاضی اختصاص می دهد.

برنيت : بله، همين طور است. آنچه در علم جديد بـهمـرحلهٔ عمل

در آمده همان چیزی است که افسلاطون آرزوی انجامش را داشت. بنا بر این، بین این دو، نوعی همدلی و وفاق و جود دارد که در مورد فلسفهٔ ارسطو صادق نیست.



## ارسطو

گفت و گو با مارتا نوس باوم

## مقدمه

متی بنظر ما نسبت به فلسفهٔ جهان باستان تحت تأثیر شدید دو فیلسوف است: افلاطون و ارسطو. افلاطون نخستین فیلسوفی است که آثارش به شکلی که از قلم خودش تراویده به ما رسیده است. ارسطو برجسته ترین شاگرد او بود. سلسله ای که در اینجا با آن مواجهیم، استثنایی و فوق العاده است. ارسطو شاگرد افلاطون بود و افلاطون، شاگرد سقسراط. تردید هست که آیا هرگز تا امسروز فیلسوفیی و جسود داشته که نفوذ و تأثیرش از هریك از این سه فیلسوف فراتر رفته باشد.

ارسطو پسر پزشك دربار پادشاه مقدونیه بود. در ۳۸۴ قبل از میلاد در استاگیرا به دنیا آمد و برای تحصیل به آتن فرستاده شد و در هفده سالگی به سلک شاگردان افلاطون در آكادمیا در آمد و تا هنگام مسرگ استاد در ۱۳۹۷ قبل از میلاد، بیست سال در آنجا ماند. سپس آواره شد و بسه دلایسل سیاسی دوازده سال دور از وطن اقامت كرد. در این دوره بیشتر به پسژوهش در زیست شناسی مشغول بود (و مدت كوتاهی معلم اسكندر كبیربود). بعد به آتن بازگشت و مدرسه ای به نام لوكئون تاسیس كرد و دوازده سال در آنجا ماند. اما باز مجبور شد بار سفر ببندد - منتها این بار یك سال بعد در ۲۲۲ قبل از میلاد، در شصت و دو سالگی در گذشت.

تنها دوپنجم آثار ارسطو باقی است، اما همین مقدار هم بسدوازده جلد می رسد و همهٔ معلومات عصر او را در بسر مسی گیرد. بدبختانمه تمام آثاری که ارسطو خودش برای انتشار آماده کرده بود و در سراسر روزگار باستان به دلیل زیبایی سبك نگارش مسورد ستایش بسود، از میان رفته است. آنچه امروز به دست ماست یادداشتهایسی است که او بسرای درسهایش تهیه

کرده و بکل فاقد آن هنر ادبی است که در نوشتههای مسوجسود افلاطسون دیده می شود. با این حال، نمه شکی در کیفیت مضمون و نمه دربارهٔ تأثیر این نوشته ها وجود دارد. کسی که برای بحث در این زمینه در اینجا حضور دارد، خانم پروفسور مارتا نوس باوم ۱، استاد دانشگاه براون ۲ در امریکاست که بسیار زود در زندگی شهرت استوار در تحقیقات ارسطویی بدست آورد.

<sup>2.</sup> Brown University

## بحث

مگی : شاید بهترین راه برای شروع بحث این باشد که شما بسرعت طرحی از زمینه هایی که آثار ارسطو به طور کلی شامل آنها می شود، برای ما ترسیم بفرمایید.

نوس باوم: سر و کار ما در ارسطو با یک دستاورد فلسفی فوق العاده پسر دامنه و پیچیده است ـ یعنی کارهای بنیادی در منطق و همهٔ علموم آن عصر، از جمله زیست شناسی که تا همزار سال در آثار بعد از او نظیر نداشت. بعد کارهایسی داریم دربارهٔ اساس کلسی سبب یابی علمی، کارهایسی دربارهٔ کلیات حکمت طبیعی، کارهایسی در مابعد الطبیعه از جمله مسائل جوهر و اینهمانسی و دوام، کارهایسی راجع به حیات و قوای نفسانی، و بالاخره کارهای استثنایسی و طراز اول در اخلاق و سیاست و فن خطابه و شناخت مسائل ادبی.

متی : حقیقت حیرت آور این است که در طول صدها سال در قسرون وسطا و در چنین گسترهٔ پهناور و بیمانندی از موضوعات، قسول ارسطو حجت محسوب می شد. توماس آکویناس، بزرگترین فیلسوف اواخر قسرون وسطا، هر جا می خواست ذکری از او بکند، فقط می نوشت «فیلسوف».

نوسباوم: بله، درست است؛ و من فكر مى كنم به همين دليل ما براى راه پيدا كردن به انديشهٔ ارسطو با چنين مشكلى مواجهيم. همانطور كه گفتيد، بر حسب عادت او در ذهبن ما به صورت بالاتسرين مسرجع و بزرگترين فيلسوف در آمده يا، به قول دانته، «استاد همهٔ دانايمان» كه بسر تخت سلطنت جلوس كرده. من فكر مى كنم همين مانع از ايس مى شود كه توجه كنيم ارسطو در واقع يكى از انعطاف پذيرترين و بى تعصب ترين فلاسفه

بوده که فلسفه را کوششی متوقف نشدنی و مداوم برای رسیدگی به همهٔ پیچیدگیهای تجربه های انسانسی تلقی می کرده و هرگز از پها نمی نشسته و همیشه در جستجوی این بوده که بلکه باز هم راههای بهتر برای گنجانیدن آن پیچیدگیها در افکارش پیدا کند.

متی ؛ آثار ارسطو دامنهٔ بسیار پهناوری دارد. آیا در ایس گسترهٔ عظیم هیچ عاملی هست که بخشها را با هم وحدت بدهد یا شیوهٔ بسرخورد یکسانی که بشود ذکر کرد؟

نوس باوم: بله، فكر ملى كنم هست. ارسطو ملى كويد كه «در هر زمینهای»، فیلسوف باید اول، به قول او، «نمودها» را ثبت کند و بعد از فراغت از زیر و رو کردن معماهایی کسه «نمودها» ایجاد کردهاند، دوباره برگردد سر همان «نمودها» و این دُفعه، باز به گفتهٔ او، «نمودها»یی را که «تعدادشان از همه بیشتر است و اساسیترند» حفظ کند. برای اینکه معنای این حسرف روشن شود، مثالی مسیزنم. فرض کنید شما فیلسوفسی هستید و روی مسألهٔ زمان کار مسی کنید. به عقیدهٔ ارسطو، اول کاری کسه باید بکنید این است که «نمودها»ی زمان را ثبت کنید، یعنی آنچه بهما مینماید که حقیقت مسألـهٔ زمان است. خود او نـه فقط تجربهٔ حسی مـا از تعاقب و توالی و استمرار زمانی، بلکه اعتقادات و گفتههای معمولمان در خصوص زمان را هم تحت همین عنوان مسی گنجاند. مسیخواهم حتماً روی این مـوضوع تأکید کنم چـون مفهوم «نمود» گاهـی بهمعنای خیلی محدودی سوء تعبیر شده و عدهای اشتباهاً خیال کردهاند که منظور ارسطو نقط مدر کات حسی یا «مشاهدات» است. متأسفانه این کج فهمی و ارد بسیاری از ترجمه های انگلیسی جا افتاده هم شده به نحوی که خو اننده درست متوجه علاقة فوق العادة ارسطو بدزبان و عقايد متداول نمي شود. خوب، حالا اینها همه را ثبت می کنید تا ببینید آیا تناقضی بینشان وجود دارد یا نه. اگر تناقضی دیدید، باید شروع کنید به سواکردن و مرتب کردن. اگر تناقض رفع نشد، باید ببینید کدآم یکی از اعتقاداتتان اساسیتر و محوری تر از بقیه است. همانها را حفظ مسی کنید و بقیه را که بـا آنها تعارض پیدا می کسردند دور می ریزید و به این ترتیب باز برمی گردید به زبان و بیان ساده و عادی، منتها با فهم و ساخت بهتر.

هلی: زمان، یا هسر چیز دیگر، بسا آنچه ما دربارهاش می گوییم فسرق دارد. آیا ارسطسو بین دنیما و تعبیسر و بیان مسا از دنیا تمیز واضمسح می گذارد؟

نوسباوم: همانطور که گفتم، مفهوم او از «نمود»، مفهومی بسیار وسیع و کلی است؛ مفهومی است از اینکه دنیا چگونه بهما می نماید و هم تجربههای حسی و هم گفته ها و عقاید عادی ما را در بر می گیرد. برداشت وسیعی است که می شود آن را به بخشهای فرعی تقسیم کرد و ارسطو کاملا تصدیق دارد که ما گاهی بیشتر به حسیات خودمان اعتماد می کنیم و گاهی بیشتر به اقوال و نظریات عادی. به نظر من، حق با اوست که فکر می کند این برداشت کلیت دارد و عامل و حدت دهنده است. تصور او که به عقیده من تصوری بسیار عاقلانه است این است که احساس هم مثل به عقیده من تعبیری و گزینشی دارد. نحوهٔ دریافت حسی ما از هر چیز، جزیسی از ادراك عقلسی ماست و در اینکه چه معنایی از جهان بسرداشت جزیسی، مؤثر است.

هی : آیا این خطر وجود ندارد که این شیوهٔ بسرخورد کمی پیشپا افتاده از کار دربیاید؟ اگر ارسطو همیشه از چیزهای عادی و آشنا شروع می کند و باز همیشه دست آخر بسرمی گردد سر همان چیزها، آیا نمی شود گفت فلسفه اش به سطح امور محدود است بیعنی هم سطح دنیا و هم سطح تجربه های ما در حالی که آنچه مورد نیاز ماست، چیزی است بیشتر شبیه آنچه افلاطون به ما می دهد، یعنی فلسفه ای که به پشت امور (یا عمق امور) به سطح عمیقتر و بنیادی تری نفوذ کند که سطح امور حقیقتاً در مقایسه با آن سطحی است؟

نوسباوم: فكر مسى كنم حق با شماست كه بحث افلاطون را پيش مى كشيد. مسلماً همين طور است كه مطابق تصويرى كه افلاطون و عدة زيادى از اصحاب سنت فلسفى يونان پيش از افسلاطون در نظر داشتند، فلسفه بايد به «پس پرده» نفوذ كند و «آن سوى مرز» بسرود. مطابق تصور افلاطون، ذهن فيلسوف بايد به لبه كائنات بسرسد و از آنجا به حقيقتى متعالى، بالاتر و فراتر از تجربه هاى ما بنگرد. اما فكر مى كنم ارسطو دو ملاحظه ممكن بود در اين باره داشته باشد. يكى اينكه مى گفت تجربه هاى ملاحظه ممكن بود در اين باره داشته باشد. يكى اينكه مى گفت تجربه هاى

عادی ما بهخودی خود آنقدر شگفت آور و اعجاب انگیز و غنی و زیباست که لازم نداریم برای اینکه موضوعی درخور فلسفه پیدا کنیم، فراسوی آن برویم. دوم اینکه می گفت عملاً عبور از مرز مجربات بهنجوی که معنایی از آن حاصل شود برای ما نامقدور است و تنها کاری که و اقعاً از ما بر می آید تحقیق در مجرباتمان است و تعیین حدود و مشخصات آن. برای اینکه به چگونگی استدلال او در این زمینه پیببرید، نمونهای ذکر می کنم. یکی از اصول بنیادی اندیشهٔ ارسطو اصلی است که او اسمش را اصل امتناع تناقض گذاشته است. به موجب این اصل، هیچ موضوعی نمی تــوانــد در آن واحد و از جهت واحد، صفات متناقض داشته باشد. مثلاً، لباس من در آن واحد و در جای واحد و از لحاظ واحد نمی تواند هم آبی باشد و هم نباشد. حرف معقولی که ارسطو در این مورد می زند این است که این اصل، اصلی بسیار اساسی و «مطمئن ترین مبدأ» است ـ بقدری اساسی کـه ظاهراً همیشه در اندیشهها و سخنانمان بکارمسیرود. خوب، ولی چطور ما چنین اصل بنیادی و، به قول او، این اساسی ترین اصل را توجیه کنیم؟ اگر توجه کنیم که او چگونه با این مسأله طرف مـیشود، ممکن است ادعای او را بهتر بفهمیم که فلسفه باید به تجربه های ما محدود بشود. در کتاب چهارم ما بعد الطبيعه مي گويد كه ما نمي توانيم اصل امتناع تناقض را بـر مبناى چیزی بیرون از حوزهٔ تجربهها توجیه کنیم چون مجبوریم در حصول هــر تجربه و برای نظم و ترتیب دادن بهمجربات از همین اصل استفاده کنیم. بعد می گوید فرض کنید خصم از پذیرفتن ایـن اصل سر باز مـیزند. ولـی اشكالي ندارد؛ باز هم جوابي داريم كه بهاو بدهيم. مسي گويــد اول بايــد ببینید آیا طرف حاضر است چیزی بهشما بگوید و نظر قاطعی ابراز کند؟ اگر حاضر نشد چیزی بگوید، می توانید کنارش بگذارید چون، به قبول او، «شخصی که چیزی نگوید، از حیث اینکه چیزی نمی گـویـد، مثل یك گیاه است.» ولی فرض کنید چیزی می گوید و چیز قاطعی هم می گوید. به عقیدهٔ ارسطو، در ایـن صورت مـی توانید به او ثابت کنید کـه خـود ایـن شخص ـ اعم از اینکه مرد بباشد یا زن ـ وقتی چیز منجز و قاطعی مـی گـویــد، در حقیقت از همان اصلی که قبول ندارد استفاده می کند چون در هـر قـول جازم، شما ناچار چیزی را نفی می کنید، یعنی لااقدل نقیض آن چیزی را

كه قائل بهآن هستيد.

متی: بسیار خوب، بآسانی میشود دید که این قبیل اصول منطقی چگونه از ذاتیات اقوال ما هستند، اما واضع نیست که چگونه می توانند بسرای آن قسم معرفت بهجهان که ارسطو طالب آن است، بنیادی فراهم کنند.

نوس باوم: چیزی که ارسطو میخواهد بگوید این است که ما برای هیچ اصلی نمی توانیم یکسره خارج از نظام تصدیقات و تصوراتمان بنیادی فراهم کنیم. اگر حتی اساسی ترین اصول هم به این مفهـوم در ذات و درون تجربه های ما باشند و نه، آنطور که افلاطون معتقد است، «آن سوی مرز»، این حکم باید بهطریق اولی در مورد اصولی هم که بنیادشان برخلاف اصول اساسی آنچنان محکم نیست، مصداق داشته باشد. اصول بر حسب مـوقع و مقامشان در ادراکات ما و نقشی کــه در ادراکات دارنــد تــوجیـه می شوند، نه بر مبنای چیزی کاملا خارجی. چیزی که کاملا در خارج باشد ممكن نيست وارد انديشه و گفتار ما بشود و، بنا بر اين، از نظــر ما اصولاً چیزی باشد. ارسطو و قتی دربارهٔ گفتار و تصدیقات بحث مسی کند، شرح بیشتری در این باره می دهد. به عقیدهٔ او، ما فقط مسی تو انیم بسرای چیزی قائل بهدلالت شویم که در حوزهٔ تجربهٔ دستکم یك نفـرمان قـرار بگیرد و وارد لااقل بخشی از عرف مشترك زبانمان شدهباشد. مـی گـویــد فقط وقتی می توانیم مثلاً برای رعد قائل به دلالت لفظی بشویم که کسی غرشی در ابرها شنیده باشد. در آن صورت، بر پایهٔ همان تجربهای که حاصل شده، مسى توانيم لفظ «رعد» را دال بسر آن غارش بدانيم حتى اگر هنوز ندانیم که آن غرش چگونه صدایی است و چه چیز علت آن بودهاست. بعد بر این مبنا ممکن است بهرسیم: «این صدایی که به گوشمان می خورده چیست؟ و سببش چیست؟» و همین طور به تحقیق ادامه بدهیم تا ببینیم رعد حقيقتاً چيست. ولي حالا فرض كنيد بخواهيم بكلي خارج از تجربههايمان بایستیم و ذات یا ذواتی را پایهٔ حرفها و بلکه پژوهشها و سببیابیهایمان قرار بدهیم که هرگز به تجربهٔ هیچ انسانی در نیامده اند. به عقیدهٔ ارسطو، آن وقت مسأله بهاین صورت در می آید که چون این ذوات هیچ رابطهای با تجربه ندارند، نمی توانیم دلالتی برای آنها قائل بشویم یا طهوری در

موردشان حرف بزنیم که سخنمان معنایی داشته باشد. مثل افلاطونی را در نظر بگیریم ـ یعنی ذواتی که وجودشان یکسره قائم به خودشان است و از این حیث، در ذات خالص خودشان، هر گز برای ما به تجربه در نیامده اند و، معذلك، فرض بر این است که هر درك حقیقی از عالم باید بر پایهٔ آنها حاصل بشود. ارسطو بر سبیل انتقاد، مثال سفیدی را شاهد می آورد که گفته می شود سفیدی ناب است ـ یعنی نه سفیدی چیزی یا رنگ هیچ جسمی، بلکه سفید بدون هیچ گونه پیوستگی و تعلق، که همین طور «خودش در نفس خودش» آنجاست. ارسطو می گوید ادامهٔ چنین حرقی نه فقط سودی ندارد و سببی را نشان نمی دهد، بلکه بیمعنا و مهمل است. ما نمی تسوانیم مدلولی برای سفیدی ناب بدون هیچ گونه پیوستگی و تعلق قائل بشویسم مدلولی برای سفیدی ناب بدون هیچ گونه پیوستگی و تعلق قائل بشویسم جون تا جایی که تجربه کرده ایم، سفید همیشه رنگ جسمی بوده و بسه آن جسم تعلق داشته است. و در اینجا ارسطو با لحنی بی ادبانه و نسبتاً خشن جسم تعلق داشته است. و در اینجا ارسطو با لحنی بی ادبانه و نسبتاً خشن می گوید: «پس باید با مثل افلاطونی خداحافظی کرد، زیرا مثل هم مانند اینکه کسی بزند زیر آواز و دلی، دلی، مهملند و به هیچ وجسه ربطی بسه گفتار و کلام ما ندارند.»

متلی: پس اگر ارسطو فکر می کند که تحقیق سودمند باید صرفاً به عالم تجربههای موجود و ممکن الحصول محدود شود، چه جنبهٔ «فلسفی» خاصی برای اینگونه تحقیق باقی می ماند؟ آیا، به این ترتیب، کل برنامه ای که تنظیم شده از همان مقوله ای نخواهد بود که ما امروز اسمش را علم می گذاریم؟

نوسباوم: عرض کنم، حقیقت این است که ارسطو فرق بارزی بین علم و فلسفه نمی گذارد. معتقد است که عموماً جستجویی برای سببیابی و جود دارد و این سببیابی تابع ساخت مخصوصی است مشترك بین همهٔ پژوهشهای نظری (ولی علم اخلاق و علم سیاست را صریحاً از شمول این بحث خارج می کند چون، به نظر او، ایس علوم ساخت مبتنی بسر سلسله مسراتب ندارند). در یکی از نوشته هایش به اسم آ نالوطیقای دوم شرح می دهد که فیلسوف چگونه باید در هر زمینه ای دنبال فهم علمی ـ یا به قول

<sup>1.</sup> Posterior Analytics.

خودش، epistemé ـ برود. در هر تحقیق نظری، فیلسوف باید آن اصولی را پیدا کند که مقدم بر اصول دیگرند و از آنها اساسی تـرند و بـا قطعیت بیشتر معلوم می شوند. همانطور که در قیاس، نتیجه از مقدمات لازم می آید، نتایج آن علم هم از همین اصول یا مبادی لازم می آیند. به عقیدهٔ او ، در ما قوهای هست که مبادی اولیه را بهنجو شهودی درمی یا بیم. میخواهم اینجا مکث کنم چون، بهنظر من، این هم نکتهٔ دیگـری در ارسطوست کـه بشدت مورد سوء فهم واقع شده. این قوهای که گفتیم، به یونانی «نـوس» (nous) گفته می شود. «نوس» یکی از چند واژهای است که در یونانی بــه عقل یا نفس دلالت می کند و معمولاً متداعی نوعمی بینش مستقیم و درك شهودی است در مقابل قوهٔ بحث و استدلال. ارسطو مـی گـوید مـا مبادی اولیه را به وسیلهٔ این قوهٔ نفس در می یابیم. قرنها تصور می شد که «نـوس» قوهٔ خاصی برای شهود عقلی خالص است که بهما امسکان میدهد از عالم تجربه بیرون برویم و، باصطلاح، مقدم بر تجربه ادراك كنیم. ولي با توجه بـه آنچه تا بحال عرض کرده ام، تصور می کنم پیبرید که چـرا من معتقدم که ارسطو مخالف چنین اساسی برای علم است. حتی اخیر آکسانی که به شرح و تفسیر آ نالوطیقای دوم مشغول بودهاند، دلایل کاملاً قانع کننده آوردهاند که پایهٔ آن تعبیر قدیمی، قرائت غلط نص نوشتهٔ ارسطو بـوده و، در حقیقت، «نوس» قسمی بینش است که ما به کمك تجربه، نسبت به نقش مبادی در سببیابی پیدا می کنیم برای اینکه بتوانیم امور را از لحاظ علمی توجيه كنيم.

ملکی: ارسطو اولین متفکر عمدهٔ غربی بود که سعی کرد با تقسیم بندی علوم، رئوس هر کدام را معین کند. در واقع بعضی از اسامی علوم که هنوز بکارمی رود، از او به ما رسیده است.

نوسباوم: بله، فكر مى كنم درست است و باز فكر مى كنم تحقیقات او هنوز براى كسانى كه در آن علوم كار مى كنند مهم است، بخصوص در زیستشناسی كه اخیراً معلوم شده تحقیقاتش از جهت سببیابى و تعلیل، فوقالعاده جالب توجه و با اهمیت است.

متلی: ممکن است شاهدی ذکر کنید از اینکه او چگونـه زمینهٔ هــر موضوع را بهصورت یك رشتهٔ تحقیقی یا علم مشخص می کند؟

نوسباوم: نمونهای که میخواهم ذکر کنم از بین علوم، بسه معنایی که ما در نظر داریم، انتخاب نشده؛ از یك تحقیق کلی از نوشتهٔ او دربارهٔ ما بعدالطبیعه یا متافیزیك گرفته شده در بارهٔ آنچه او اسمش را «جوهر» می گذارد.

متی : خواهش می کنم اول توضیحی در بارهٔ کلمهٔ «مابعدالطبیعه» یـا «متافیزیك» بدهید چون حتماً باز در جریان بحث به آن بر میخوریم.

نوس باوم: عرض کنم، ریشهٔ کلمه بقدری پیش پها افتاده است که انسان تعجب می کند. یکی از کسانی که در روزگار قدیم آثار ارسطو را تنظیم می کرد، کتابی را که امروز به ما بعد الطبیعه یا متافیزیك معروف است، بعد از کتاب طبیعت یا فیزیك قسرارداد و به این جهت اسمش را متافیزیك گذاشت که به یونانی این کلمه یعنی «آنچه بعد از» فیزیك می آید.

متلی: پس متافیزیك یعنی «كتاب بعد از كتاب فیزیك». اما به علت مضمون كتاب، كلمهٔ «ما بعد الطبیعه» یا «متافیریك» از آن زمان تاكنون معنای خاصی در فلسفه پیدا كرده، این طور نیست؟

نوس باوم: ذکر دلیل واحد بسرای این مسوضوع دشوار است. فکسر می کنم، به طور تقریبی این طور بشود گفت که هدف مسابعدالطبیعه فقط این نیست کسه یك قسم امور را مشخص کند و فقط در همان امسور بحث کند، بلکه هدفش تعقیب مسائلی کاملاً کلی [یا امور عام] است که در مورد هر چیزی ممکن است مطرح کرد. مسائلی از قبیل اینهمانی و دوام و شکسل منطقی و جز اینها.

مگی: و همچنین مسائلی دربارهٔ مقومات اساسی تجربههای ما مثل مکان و زمان و ماده و علیت و غیره...

نوس باوم: بله... مسائل مربوط به هر شیئی از هر قبیل \_ یعنی هـر چیزی که وجود دارد. البته محـور قضیه، مسأله ای است که ارسطو به آن مسألهٔ جوهر می گوید.

میخواهم از همین جا شروع کنم و بپرسم این مسأل یه یعنی چه، چون فکر نمی کنم در ما فطرتاً و بداهتاً در کی از این باشد که سؤال از «جوهر» به چه معناست. اگر نوشتهٔ خود ارسطو را بخوانیم و سعی کنیم پیش خودمان از نو مطرح کنیم که او چه سؤالاتی دارد، فکر می کنم به

این نتیجه برسیم که در واقع در بحث از جوهر دو مسأله هست که او نمی گذارد از هم جدا شوند. اول، مسألهٔ تغییر و دگر گونی است؛ دوم، مسألهٔ اینهمانی. مسألهٔ دگر گونی این است که در تجربههایی که برای ما حاصل می شود اهمیشه به چیزهای در حال تغییر بسرمیخوریم. بسرگ باز می شود و سبز است، بعد زرد و پژمرده می شود. کودك به دنیا می آید، به پختگی می رسد، پیر می شود و بالاخره می میرد. خوب، حالا مسأله ایس است که اگر قرارباشد دربارهٔ همهٔ ایس چیزهای دستخوش تغییر صحبت کنیم، بالاخره یك «آنی» یا موضوعی باید باشد که همان که هست بماند در حالی که صفاتش تغییر می کند، و گرنه اصولا صحبت کردن دربارهٔ تغییر به ثبات در حالی که صفاتش تغییر به ثبات است که تغییر به ثبات احتیاج دارد. بنا بر این، ارسطو می پرسد که آن چیز ثابت تر و پایدار تر که مبنای همهٔ حرفهای ما دربارهٔ تغییر است، چیست؟ یعنی آن چیسزی که خودش پایدار است در حالی که خاصیتها و اعراضش تغییر می کنند؟

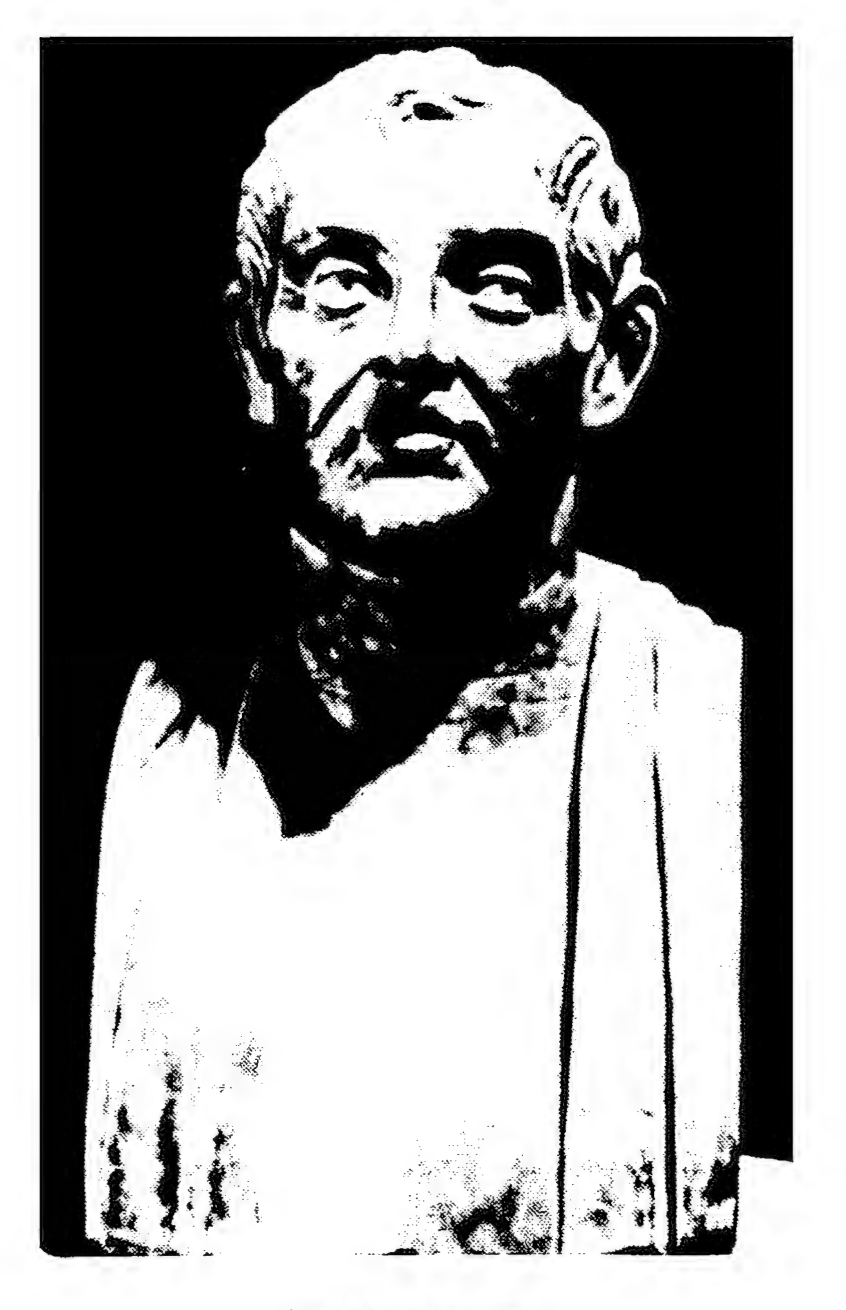
سؤال دوم ارسطو، به قول خودش، سؤال از «چه بودی» یا «چیستی» است یا، به قول من، مسألهٔ هویت یا اینهمانی. سؤال این است: فرض کنید من به چیزی در حوزهٔ تجربیاتیم، مثلا براین مگی، اشاره کنم و بپرسم: «این واقعاً چیست؟» سؤال من در واقع این است که از میان اینهمه خاصیتها و صفات شما که من به حواس خودم درك می کنم، کدام از همه اساسی ترند که اگر آن خصایص را از دست بدهید، دیگر خودتان نخواهید بود؟ روشن است که ممکن است کتتان را عوض کنید و لباس رنگ دیگری بپوشید و همچنان همان براین مگی باشید. اما روشن نیست که اگر دیگر انسان نباشید یا از گوشت و خون درست نشده باشید، باز هم خودتان انسان نباشید یا از گوشت و خون درست نشده باشید، باز هم خودتان اینهمانی سؤال می کند، می خواهد ببیند در هر چیزی کدام بخشها یا اینهمانی سؤال می کند، می خواهد ببیند در هر چیزی کدام بخشها یا عناصر نقش بسیار بنیادی دارند و، به عبارت دیگر، «چه بودی» آن شیء هستند.

متى : همان بخشها يـا عناصر دو نقش متفاوت دارنــد، ايــنطــور

<sup>1.</sup> what it is to be

نیست؟ بگذارید تسرتیب دو سؤال شما را معکوس کنم. سؤال اول ایس است که کدام ویژگیها برای هر شیئی جنبهٔ بنیادی و چشم ناپوشیدنی و ضروری دارند، به این معنا که شیء را آن چیزی می کنند که هست؟ سؤال دوم این است که چه ویژگیهایی در شیء در طول همهٔ دگرگونیها پایدار می مانند، به نحوی که شیء با اینکه تغییر می کند، همان شیء باقی می ماند؟

نوس باوم: بله، درست است، ارسطو میخواهد این دو سؤال از همم منفك نشوند و، بهنظر من، دليل محكمي براى اين كار دارد. بهنظر او، برای مشخص کردن آن چیزی که دگر گونی بر پایهٔ آن صورت می گیرد و در طول همهٔ تغییرات پایدار میماند، باید چیزی را مشخص کنید که هویت قطعی دارد ـ یعنی آن چیزی که به سؤال از «چه بودی» اش می توانید جواب بدهید و آنقدر ساخت پیدا کسرده است و پا برجاست کسه می تو اند موضوع قضیه ای دربارهٔ تغییر باشد. به همین تسرتیب، وقتی مسیخواهیم راجع به پرسش از «چه بودی» صحبت کنیم، باید جوابمان چیز پایـداری باشد، نـه چیزی که هنوز صحبتمان دربارهٔ «چه بودی»اش تمام نشده، نیست و نابود بشود. فلاسفهٔ پیش از ارسطو این دو سؤال را همیشه در جنب و جوار هم مطرح نمی کردند و غالباً فقط حواسشان به یکی بود و، در نتیجه، جوابهای عجیب به سؤال دیگر می دادند. اجازه بدهید دو مثال بزنم. بعضی از نخستین حکمای طبیعی چون بدنظرشان میرسید که ماده پایدارترین چیزهاست، می گفتند همه چیز در حقیقت عبارت از ماده است. چون مى ديدند كه درخت و بچه و جانور از يك خميرهٔ مادى بــهدنيا مــيآيند و و قتی هم میمیرند باز یك خمیرهٔ مادی باقی میماند، نتیجه می گرفتند کــه ماده مبدأ اساسی تغییر است و باز بهاین نتیجه میرسیدند که همه چیــز در اساس ماده است. این جو اب سؤال اول بود. بعد همین جو اب را می گرفتند و بدون اینکه بیشتر فکر کنند، وصل می کردند بهدومی. از آن طرف، توضیح دیگری بود که در بعضی از نظریههای افلاطونی دیدهمیشد. (نمی گویم نظریات خود افلاطون؛ غرض نظریه ای است که ارسطو در مكتب افلاطون بهآن برخوردهبود). در این نظریات، سؤال از اینهمانسی یا هویت مطرح است و سعی میشود هویت هــر چیز بــر حسب نسبتش بـــا



ارسطو (۲۸۴-۲۲۴ ق.م.)

اشیاء غیرمادی خاصی \_ یعنی همان صور یا مثل افلاطونی \_ بیان بشود. مثلاً گفته می شود که شما، برایس مکی، رنگتان قهوه ای است به علت نسبتتان با صورت یا مثال قهوهای؛ انسانید بهسبب نسبتی که با صورت یا مثال انسانیت دارید، و همین طور تا آخر. صور یا مثل افلاطونی، چیزهایی هستند کلی و مجرد که وجودشان جدا از افـراد و جزئیاتــی است که باید بهوسیلهٔ آنها تٰبیین بشوند. نظر ارسطو ایس است که وقتی ما مى خواهيم بهايس شخص دوم جواب بدهيم ـ يعنى ايس شخص پيرو افلاطون که اول راجع به او صحبت می کنیم و بعد راجع بــه پیروان مسلك مادی ـ باید اول دو نوع صفت را از هم تمیز بدهیم: یکی صفاتی کـه شما دادید و دیگری صفاتی که مقوم «چه بودی» شماست. این صفت که لباس قهوهای پوشیدهاید، دقیقاً همان صفتی است که ۱۷دید. شما لباس قهوهای پوشیده اید و این رنگ ۱۹ شماست، خود شما نیست. به عبارت دیگر، یکی از اعراض است که می توانید بآسانی از دست بدهید بدون اینکه دیگر خودتان نباشید. اما صفت انسان بودن این طور نیست. چیزی نیست که از دست بدهید و باز خودتان باشید. شما نمی توانید تبدیل به بوزینه بشویسد و بساز خودتان باشید. بنا بر این، ارسطو در یکی از آثار اولیداش به نام مقسولات [یا قاطیغودیاس] دو قسم خاصیت تمیز میدهد: یکی آنکه فقط «در» موضوع است و دیگری آنکه، به قول او، ذات یا «چه بـودی» موضوع را نمايان مي كند.

هگی: ممکن است من اینجا چیزی اضافه کنم؟ تصور مسی کنم ارزش داشته باشد صحبتمان را قطع کنیم برای اینکه روشن بشود که شیوهٔ برخورد مورد بحث ما بظاهر امکان توصیف هر موجودی را می دهد. اول، چیزی را انتخاب می کنید \_ هر چیز که میخواهد، باشد: سگ یا میز یا شخص یا هر چیز دیگر؛ بعد آن را مشخص می کنید و چیزی درباره اش می گویید \_ یعنی یا صفتی را به او نسبت می دهید یا وصف می کنید که چکار می کند یا چکار کرده است. خیلی از مردم از آن زمان تا کنون معتقد بوده اند که این برخورد از راه موضوع و محمول، توصیف هر چیزی را امکان پذیر می کند

<sup>1.</sup> Categories.

- یعنی اول چیزی را مشخص می کنید و بعد صفتی را بر آن حمل می کنید - و مدتهای مدید بنظر می رسید که ایس شیوه در ساخت زبان و منطق مسا سرشته شده است. می دانم که نکته ای که درباره اش حرف می زدید این نبود؛ فقط خواستم یاد آوری کنم چون این مطلب همیشه از آن زمان تا امروز در فلسفه اهمیت داشته است.

نوسباوم: بله، ولی من فکر می کنم ارسطو میخواهد اینجا تأکید کند که همهٔ محمولها در یك حد نیستند. فقط بعضی از محمولها را بسر موضوعی حمل می کنیم که قبلا "انتخاب و مشخص کرده ایم، همانطور که من شما را انتخاب کردم و محمول «قهوه ای» را به شما نسبت دادم. اما محمولهای دیگری هم هستند ـ مثل «انسان» یا «سگ» یا «درخت» ـ که برای مشخص کردن موضوع در وهلهٔ اول اهمیت بنیادی دارند. به عقیدهٔ ارسطو، ما نمی تو انیم همین طوری موضوعی را خالی از هر وصفی برداریم و محمول به آن بچسبانیم. خود موضوع هم باید مشخص باشد و تحت عنوان معینی انتخاب بشود که، باصطلاح، نشان به هما را تحت عنوان نقش عمده در اینجا با کلمات طبیعی است. باید اول شما را تحت عنوان انسان انتخاب کنم و بعد بگویم چه چیزهای دیگری دربارهٔ شما صادق انسان انتخاب کنم و بعد بگویم چه چیزهای دیگری دربارهٔ شما صادق است: مثلا لباس قهوه ای پوشیده اید، روی کانایه نشسته اید و امثال ذلك. نمی شد صفت قهوه ای یا نشسته را بتنهایی و بدون مرتبط کردنش با چیزی نمی شمینی مثل انسان، خود بخود در نظر بگیرم.

خوب، ولی ما هنوز جواب کسانی را ندادهایم که ماده را اصل می دانند و هنوز نگفته ایم که کدام تحلیل بنیادی از تصور انسان، حقیقتا «چه بودی» موضوع را به ما معلوم می کند. هنوز این امکان را رد نکرده ایم که تحلیل صحیح «چه بودی» انسان باید مطابق روش دلخواه مادیون باشد که می گویند انسان بودن به معنای درست شدن از فلان مواد است. خلاصه، تا بحال هیچ چیز دربارهٔ ماده و نسبتش با سایسر جنبه های انسانیت، مثل ساخت و فعالیت، نگفته ایسم. ارسطو حالا به ایسن مسأله می پردازد.

مگی: و البته سؤال از «چه بودی» در مورد همهٔ اشیاء مصداق دارد، این طور نیست؟ ارسطو میخواهد با این سؤال طبیعت حقیقی هویت اشیاء،

از جمله خود ما، را کشف کند.

نوسباوم: بله، درست است. و به نظر من، نقش بسیار اساسی در اینجا با موجبودات زنده و تا حدودی بیا چیزهای مصنوع است که اساسی ترین و معین ترین و وحدت یافته ترین و پایدار ترین موضوعات هستند به علاده اینکه از هر چیز دیگر قابل تشخیص ترند و هدویتشان مشخص تدر است. ارسطو می خواهد این سؤال را مطرح کند که: بسیار خوب، فهمیدیم که مفاهیمی که ما اسمشان را مفاهیم طبیعی گذاشتیم، مثل مفهوم انسان یا سگ یا درخت، برای مشخص کسردن موضوعات در دنیا نقش بنیادی یا سگ یا درخت، برای مشخص کسردن موضوعات در دنیا نقش بنیادی دارند. حالا باید دقیقاً بپرسیم که اینها چه هستند. انسان بودن چیست؟ آیا این است که انسان فلان گونه ماده است؟ یا فلان ساخت را دارد؟ در مابعد الطبیعه، ارسطو استدلال می کند که جوهر در اساس فلان خمیره یا عنصر مادی نیست؛ نوعی نظم یا ساخت یا، به قول خودش، صورت است، عنصر مادی نیست؛ نوعی نظم یا ساخت یا، به قول خودش، صورت است، براین مگی، غرض این است که او برای اینکه کار بکند، به چه نحو تشکل یا سازمان پیدا کرده است. صورت شما، مجموعه سازمان یافته ای از وانمندیهای شماست تا زمانی که هستید،

او سه دلیل می آورد که چرا فکر مسی کند مدوادی که در شماست، ممکن نیست «چه بودی» شما باشد.

اول اینکه در مورد شما و هر موجود زندهٔ دیگری، ماده دائماً در حال واردشدن و خارجشدن و تبدل است. اجبزای سازندهٔ مادی شما غالباً تغییر می کنند بدون اینکه شما دیگر خودتان نباشید. دوم اینکه، به فرض هم که اینطور نباشد مثلاً در مورد یك شیء مصنوع یا ساخته شده مصور ما این است که تا هنگامی که ساخت شیء برای اینکه فلان کار کرد را داشته باشد، همان کمه بوده باقی بماند، می توانیم تکههایی از جسم مادی آن را عوض کنیم بدون اینکه چیز دیگری روی دستمان بماند. می توانیم یك کشتی را بگیریم و تختههایش را عوض کنیم. تما زمانی که کشتی همان ساخت را بسرای ادامه کار کرد سابق حفظ کند و بههمان کار بخورد، کما کان آنچه داریم هنوز همان چیز است. و بالاخره دلیل سوم اینکه ماده آن تعین لازم را ندارد که واقعاً چیز معینی باشد. ماده، حبه یا

تودهای از خمیره است. بنا بر این، نمی تو انیم بگوییم شما فلان خمیره اید. تا وقتی ساختی را که خمیره پیدا مسی کند مشخص نکرده ایسم، نمسی تو انیم چیزی دربارهٔ خمیره بگوییم که با عقل جور در بیاید.

مکی: استدلالهای ارسطو در اینجا آنچنان اهمیت بنیادی و پایداری دارند که من میل دارم یك بار دیگر مروری بر گفته هایش بكنم. دلیل اولش مربوط به افراد به عنوان افراد است و سقراط را به عنوان انسان مثال می زند و می گوید سقراط ممکن نیست همان ماده ای باشد که بدنش از آن درست شده چون این ماده دائماً در تغییر است و در واقع در طول زندگی سقراط، چند بار کلاً عوض میشود، در حالی که او در تمام عمر همان سقراطی که بوده، هست. بنا بر این، ممکن نیست سقراط همان مادهای باشد که از آن درست شده. دلیل دوم ارسطو ناظر بر افراد است به عنوان افراد یك نوع. یك سگ ممكن نیست به علت ماده ای كه از آن تشكیل می شود، سک باشد چون سکهای مختلف از مواد مختلف تشکیل شدهاند. سگههای مختلف، وزنهای مختلف و شکلهای مختلف و انبدازههای مختلف و رنگهای مختلف دارند و گرچه هر کدام از این ویژگیها مبنای مادی دارد، همهٔ سکها، سکند. بنا بر این، سک ممکن نیست به و اسطهٔ مساده ای که از آن درست شده، سک باشد. دلیل سوم ارسطو این است که یمك تودهٔ ماده، بدون بعضی کیفیات صوری مثل سازمانیافتگی با ساخت، نــه بههیچ وجه انسان یا سک است نـه هیچ چیز مشخص دیگـر؛ فقط یـك تودهاست. هـر چیزی به واسطهٔ ساخت افتراقی خبودش، چیزی است. اسم این ساخت را ارسطو صورت مي گذارد.

نوس باوم: دومین نکته ای که شما ذکر کردید، دلیل دیگری هم بر آنچه گفتیم اضافه می کند که من ذکر نکردم ولی یقیناً مسی شود در تأیید عقیدهٔ ارسطو از آن استفاده کرد، کما اینکه شواهدی در دست است که خود او هم همین دلیل را آورده. بله، درست است، افراد مختلف یك نوع همه از لحاظ مادی طور دیگری درست شده اند. خدود ارسطو در جایسی می گوید که گوی را می شود از مفرغ ساخت یا از چوب یا از خیلی مواد دیگر. بیشتر چیزهای مصنوع دیگر هم همین طورند: تا زمانی که ماده ای که بکارمی رود از نظر کاری که فلان محصول باید بکند مناسب باشد،

جنسش مهم نیست. باز به قول خود ارسطو، چوبی بودن تأثیری در «چه بودی» تختخواب نمی کند. این حکم در مورد موجودات زنده هم ظاهراً صادق است، منتها به معنای بسیار محدود تر. ترکیب مادی موجودات زنده، در افراد مختلف، مختلف است. در هیچ دو سگی، مقدار مواد مختلف عیناً یکی نیست. بنا برایی، هیچ فهرستی ال مواد دقیقاً بهما نمی گوید که سگه بودن چیست، در مورد کار کردهای خاص موجودات زنده هم می توانیم همین حکم را بکنیم. «چه بودی» عصبانی شدن یا فکر کردن در بارهٔ ما بعدالطبیعه ارسطو یا هوس بیفتك کردن، هر بار که در یك موجود زنده تفاوت می کند به نحوی که هیچ فهرست مشخصی از مواد به ما نمی گوید که در کلیهٔ دفعات دقیقاً عصبانی شدن چیست، فکر کردن در بارهٔ ما بعدالطبیعه ارسطو چیست، هوس بیفتك کردن چیست، اینها همه ظاهراً به ارسطو نشان در کلیهٔ دفعات دقیقاً عصبانی شدن چیست، اینها همه ظاهراً به ارسطو نشان می دهد که مفرغی بودن یا چوبی بودن یا هرچیز دیگری بودن ممکن نیست جزء ذاتی «چه بودی» فلان چیز باشد. اینکه هر چیز چیست، صورت یا ساخت آن است. ماده فقط اشیاء را تشکیل می دهد یا درست می کند.

اما حالا میخواهم به استدلال دوم خودم ـ نه استدلال دوم ارسطو\_
یک نکتهٔ دیگر هم اضافه کنم و آن اینکه حتی وقتی مادهٔ یک شیء معین در
طول عمرش تغییر نمی کند ـ یا حتی وقتی کلیهٔ افراد موجود از نوع معینی
در واقع از یک ماده ساخته شده اند ـ باز هم ما مطابق برداشتی که از «چه
بودی» چیز معینی (مثلا یک کشتی) داریم، آن شیء را با ماده اش یکسی
نمی دانیم. برای اینکه به این موضوع پی ببریم، کافسی است یک آزمایش
ذهنی بکنیم. مجسم کنید که تکههای مادی فلان چیز را بتدریب خره ذره
عوض کنیم اما در عین حال توانمندی آن را برای کاری که باید انجام
بدهد، همچنان سر جایش نگه داریم. فکر می کنم قبول داشته باشید که باز
همان چیز باقی می ماند.

متی: آیا آنچه شما می گویید ارسطو را بهطور خطرناکی به نظریهٔ صور یا مثل افلاطون نزدیك نمی کند، در حالی که ارسطو آن نظریمه را رد کرده است؟ مگر افلاطون نمی گوید کمه سگ به واسطهٔ بهره بردن از «صورت

سگی»، سگ می شود؟ مگر او نمسی گوید که ایدن «صورت سگسی» همان چیزی است که بین همهٔ سگها مشترك است ـ یعنی ذاتی که همهٔ سگها به واسطهٔ آن سگ شده اند؟

نوسباوم: عرض کنم، این مسأله که «صورت» دقیقاً چیست، مسأله بسیار دشواری است و تصور نمسی کنم هیچ دو فیلسوفی در تعبیرشان از نظریهٔ ارسطو در این باره، عیناً توافیق داشته باشند. نص نوشتهٔ ارسطو مشکلات زیادی پیش می آورد. من فقط می توانیم بگوییم که نظر خودم چیست. به نظر من، اولا کاملا واضح است که ارسطو، برخلاف افلاطون، معتقد است که صورت در هر شیء جزیری حلول می کند و در درون آن است، نه اینکه مثلا جدا از هر سگ خاص در یك قلمرو آسمانی «کلبیت» و جود داشته باشد. صورت همین جاست و در واقیع همان خود سگ است؛ از سگ جدا نیست. فكر می کنم اگر یك نكتهٔ خالی از مناقشه در ایس موضوع باشد، همین است.

ملکی: خوب، پس صورت سگ در یك بعد آسمانسی نیست كه محمل سایر صورتها هم باشد.

نوسباوم: درست است. همین جاست؛ در حقیقت همان خود سگ است. اما نکتهٔ دوم که بعراتب بیشتر محل مناقشه است این است که، به عقیدهٔ من، صور ارسطویی فرد هستند، تشخص دارند؛ به عبارت دیگر، جزئیند نه کلی و یعنی با اینکه تعریف صورت سگی برای هر سگ خاص عینا با هر سگ دیگر یکی است، به طوری که مثلا اگر پنج سگ را در نظر بگیریم تعریف «چهبودی» هر پنج تا یکی خواهدبود، ولی اگر بپرسیم چند مصداق از صورت سگی داریم، جوابش این است که پنج تا، بپرسیم چند مصداق از صورت سگی داریم، جوابش این است که پنج تا، نعنی به تعداد خود سگها. به قول خود ارسطو، هر کدام گرچه در کیفیت ذاتی یا از لحاظ صورت مانند دیگران است، «از نظر عدد» منحصر بفرد است. تعداد صورتها مساوی است با تعداد جوهرها.

مگی: به نظر من، حتی بعد از بیش از دو هـزار سال، استدلالهای قویتر ارسطو در رد مسلك مادی بسیار كوبنده است. آیا، بـهنظر شما، مادیون توانسته اند پاسخ مؤثر به این استدلالها بدهند؟

نوس باوم: نه، تصور نمي كنم. آنچه، به عقيدهٔ من، چنين قدرتي بــه

این استدلالها می دهد این است کمه ارسطو بسرای رد مسلك مسادی، از یك طرف، پایه استدلال را فلسفهٔ نفس قسرارمی دهد و بعضی از ویسژگیهای امور نفسانی را در نظر می گیرد که این امور را از هر چیز دیگری متمایز می کند و، از طرف دیگر، در زمینهٔ ما بعدالطبیعه یسا امور عامه نظریساتی مثل آنچه دیدیم دربارهٔ اینهمانی و جوهر ارائه می دهد که ثابت می کند چرا بر گرداندن همه چیز به ماده در مورد اشیاء به طور کلی و حتی در مورد اشیاء مصنوع، روش درستی نیست.

متحی : آیا ممکن است شاهدی بیاورید که ارسطو چطور با استفاده از این روش در رشتهٔ خاصی مشخص میکند ک. چ. قسم چیزهایسی در آن هست؟

نوس باوم: فكر مي كنم بد نيست به يكي از زمينه هاى نيزديك به ما بعد الطبيعة او رجوع كنيم چون، همان طور كنه ديديم، محور فكر او در ما بعد الطبيعه چيزهايي مثل انسان و سگ و ساير موجودات طبيعسي است، یعنی بسیار نزدیك به حكمت طبیعسی. در حكمت طبیعسی، ارسطو فكرش متوجه خیلی چیزهای مختلف است. کتابی دارد دربارهٔ طبیعت بهنام فیزیك [یا سماع طبیعی] حاوی تحلیلهای قبوی از زمان و مكان و ماهیت حرکت. ولی یکی از مسائل عمدهای که در این زمینه توجهش را جلب مى كند، بحث عمومى دربارهٔ مسألهٔ سببيابى يا تبيين در طبيعت است ـ یعنی راجع بـهاینکه حکیم طبیعـی چه قسم سببیابیهایی می تواند بكند و فايده و اهميت نسبي هر كدام از اين اقسام مختلف سببيابي چیست. در مابعدالطبیعه ارسطو می گوید که فلسفه در واقع با احساس شگفتی در بسرابسر جهان طبیعت شروع مسیشود. وقتی دنیــا را مشاهــده می کنیم، دستخوش شگفتی و اعجاب میشویم بسرای اینکه ایس امسور شگفتانگیز را میبینیم ولی سر در نمیآوریم که چرا هرچیز بهایــن نحــو جریان پیدا می کند. می گوید این امر تا اندازهای شبیه تماشا کردن یك نمایش عروسکی یا خیمه شب بازی است که می بینید ظاهر آ اشیاء بـهخودی خود حرکت می کنند و در عین حال می دانید که باید مکانیسمی وجود داشته باشد که سبب این حرکات باشد، منتها هنوز نمی دانید که ایس مکانیسم چیست. میخواهید جستجو کنید و پیببرید. مسألهای که پیش می آید ایس

است که و قتی شما این است که چرا امور به این نحو جریان پیدا می کند. می گردید. سؤال شما این است که چرا امور به این نحو جریان پیدا می کنند. ارسطو می گوید حکمای گذشته ساده اندیشی کرده اند چون متوجه نشده اند که این چراها را به چه انجاء مختلفی می شود مطرح کرد و جواب داد. در فیزیك و ها بعد المطبیعه بتأکید می گوید که این طور نیست که فقط یك قسم تبیین یا سببیابی سودمند باشد چیون احتمالا فهیرست تبیینها نامحدود است. به نظر او، دست کم چهار نوع سببیابی مهم است و ایس البته همان «چهار علت» معسروف اوست. چیزی که به عقیده مین اهمیت دارد این است که متوجه باشیم که این علل چهار گانه در حقیقت چهار قسم تبیین است.

معمى: يعنى چهار نوع «بهعلت اينكه».

نوس باوم: بله، خیلی خوب گفتید: چهار ناوع «باه علت اینکه». چهار قسم جواب به سؤال از «چرا» \_ یعنی، باصطلاح، علت مادی، علت علت صوری، علت فاعلی و علت غایی. فرض کنید بپرسیم چـرا درخت بــه این ترتیب می روید؟ تبیین مادی (علت مادی) به ما می گوید به علت اینکه درخت از فلان و بهمان مواد درست شده. البته این شکل تبیین بسیار مفید و جالب توجه است، ولی مسیشود حدس زد که ارسطو خواهد گفت این بتنهایی کافی نیست چون هیچ فهرستی از مواد خود بخود بهما نمیگوید چیزی که میخواهیم نموش را تبیین کنیم، چیست و ایسن مواد چه ساختی بوجود می آورند. همان طور که می توانید حدس بزنید، ارسطو معتقد است که برای این منظور، یك قسم تبیین دیگر هم لازم داریم که تبیین صوری باشد (یا همان، باصطلاح، علت صوری). تبیین صوری بعما می گوید درخت به این ترتیب می روید به علت اینکه فلان طور ساخت پیدا کرده که صورتش باشد. پس اینجا رابطهای می بینیم با آن استدلالهای قبلی در مابعدالطبيعه. بعد قسم سوم تبيين است بهاسم علت فاعلى يا تبيين فاعلى که می گوید درخت به این ترتیب می روید به علت اینک به چیزهای مختلف مرہوط بهمحیط ـ مثل موادی که واردش میشوند یا خاك یـا غیر آن ـ از خارج بهطرز معینی به آن فشار و ارد مسی کنند. و بالاخسره آخریسن شکل تبیین به قول ارسطو علت غایی است که، به نظر من، از همه بیشتر مورد

کج فهمی و سوء تعبیر بدوده است و بدآن تبیین بدر مبنای غایت شناسی امی گوییم برای اینکه دال بر telos [یا مقصد یا غایتی] است که شیء مورد نظر به طرف آن حرکت می کند. این تبیین به ما می گوید درخت به این ترتیب می روید برای اینکه و قتی رشدش کامل شد، فلان طور درخت بشود. بد عبارت دیگر، هر چیز در طبیعت همیشه به طرف و ضع شکوفندهٔ دورهٔ بلوغ حرکت می کند،

متحی: بظاهر این طور بنظر میرسد که در ایس تبیین یسا سببیابسی آخر، عنصر مرموز و شاید سحر آمیزی وجود دارد که در آن اقسام دیگر دیده نمی شد.

نوس باوم: بظاهر این طور بنظر میرسد. ولی، به نظر مدن، این فقط ناشی از کج فهمی است. اولا ارسطو نمی گوید در طبیعت چیز سحر آمیزی وجود دارد کــه دست دراز مــی کند و درخت را بهطــرف صـورت آیندهاش مى كشد و، باصطلاح، از افق آينده نوعي كشش على اعمال مى كند. بـــه هیچ وجه این طور نیست. همه چیز کاملاً طبیعی است و در داخــل خــود درخت روی میدهد. منظور رفتار ورزپذیر و توأم بـا انعطاف و چاره گــر خود موجودات زندهاست. تعبیری است یك كاسه و جامع از اینكه چیزهایی مثل درخت در شرایط گوناگون طبیعی همیشه به نحوی حرکت می کنند که بهتداوم حیاتشان و بهرشد و نموشان در جهت صورت تکامل یافته و بالغشان كمك كند. تعبيري است از اينكه درخت در اقليمها و آب و هواهای مختلف همیشه بهطرف آفتاب میرود و ریشههایش همیشه بـهطرف آب و منابع تغذیه از هر قسم که باشد، گرایش دارند. این یك تبیین كاملاً کلی است برای اینکه کارهای گوناگونی را که درخت انجام مسیدهد بهما بفهماند و مسلماً ساده تر و جامعتر از یك سلسله توصیفات است كه در هــر مورد، «بعد از وقوع» بخواهد چیزی را تشریح کند. اگر ایس تبیین یا سببیابی را درست بفهمیم، می توانیم پیش بینی کنیم که در موارد آینده هم که هنوز ندیده ایم، باز هم درخت به طرف نور و غذا حرکت خواهد کرد، صرف نظر از اینکه نــور و غــذا کجا بــاشند. اگــر غــایت و هدفــی ذکــر

<sup>1.</sup> teleological explanation

نمی کردیم، این قدرت پیشبینی را نداشتیم. پس می بینید که نه مسأله امور فوق طبیعی و خارق العاده مطرح است و نه مسأله قوای مرموز روحی یا وجود شوق در خود درخت. درخت به این مفهوم هیچ هدف و غایتی ندارد. مسأله فقط تعبیر ماست از چاره گر بودن حرکات طبیعی.

مگی: ولی خیلی از دانشمندان این تصور را که در همه چیز نفس و جود دارد بهارسطو نسبت دادهاند. آیا فکر می کنید منظور او را درست فهمیده باشند؟

نوسباوم: نخیر. نکر مسی کنم شیوهٔ او را در تبیین یا سببیابی بر مبنای غایات سوء تعبیر کرده اند. ارسطو بارها بصراحت منکر این شده است که در همه چیز نفس وجود دارد و ، به نظر من تبیین بر مبنای هدف و غایت را فقط در مورد موجودات زنده بکارمی برد. فکسر نمی کنم ایس قسم سببیابی را به هیچ وجه در مورد چیزهایی مانند خسوف و کسوف و رعد و برق و غیره اعمال کند. حتی تصریح می کند که خسوف یا کسوف «به خاطر» چیزی روی نمی دهد و قابل تبیین غایی نیست. در مورد موجودات زنده هم مسألهٔ نفس به معنایی که ما اراده می کنیم و مستلزم قوای دماغی و روحی است ، مطرح نیست؛ مسألهٔ خصلت عمومی هر چیزی است که حیات دارد. برای اینکه بتوانیم دربارهٔ این مسائل بیشتر صحبت کنیم ، باید به نوشتهٔ او دربارهٔ حیات مراجعه کنیم ، ارسطو کتابی نسوشته به نام دد با ده به نومه می شود دربارهٔ حیات یا مبدأ زندگی و معمولاً در پسوخه ا

۱. On Psuche. واژهٔ «پسوخه» در یبونانسی باستان به معنای «دم» یسا «نفخه» و توسعساً «جان» و «زنسدگی» است. کلماتسی مانند پسیکولوژی (= روانشناسی) در زبانهای امروزی اروپایی از همین مساده است. به این اعتبار، آنچه حکمای مشاه از قبیل ابنسینا از ارسطو گرفته و علسمالنفس اصطلاح کرده اند، ممکن است به فارسی «جانشناسی» گفته شود. ترجمهٔ جدیدی از این رسالسهٔ ارسطو به مشخصات زیر به فارسی منتشر شده است: ارسطو، دربارهٔ نفس، تسرجمه و تحشیهٔ علی مسراد داودی، انتشارات دانشگاه تهسران، دربارهٔ نفس، تسرجمه و تحشیهٔ علی مسراد داودی، انتشارات دانشگاه تهسران، ۱۳۶۹ (چاپ دوم: انتشارات حکمت، تهران، ۱۳۶۶).

<sup>2.</sup> On the Soul.

مفاهیم روحتی و روانی است که اگر اینجا بکار برود کاممالاً گمراه کننده است. بحث ارسطو باید بحثی در خصوص زندگی و موجودات زنده تلقمی شود. آن چیزی دارای «پسوخه» است که زنده باشد و، به نظر ارسطو، همهٔ گیاهان و جانوران، از جمله جانوران موسوم بهانسان، از این قبیلند. سؤالی که ارسطو میخواهد در این نوشته مطرح کند و بهآن پاسخ بدهــد این است که مبدأ جان بخش در موجودات زندهٔ مختلف، از جمله گیاهان و جانوران و انسانها، چیست؟ آیا می توانیم عموماً بیان کنیم که زنده بودن چیست؟ و جوابی که می دهد این است که این مبدأ جان بخش عموماً همان صورت هر موجود زنده است که بالقوه به نحوی سازمان پیدا کرده که بتواند كاركند و در انجام وظایف حیاتی مـوفق شود. البته مقصود او از صورت، نقط شکل یا هیأت ظاهری نیست، بلکه، چنانکه پیشتر هم دیدیم، قسمى ساخت يا سازمانيافتگى متناسب با كاركىرد معينى است. او حتى اصطلاح خاصى بسراى بيان أيسن معنا وضع مىكند كــه همان كلمة entelecheia است و غرض از آن ظاهر آ قسمی سازمانیافتگی یا تشکل است که هر موجودی بهواسطهٔ آن قادر است بهشیوههای معمول در نـوع فعالیتهای حیاتی خاص خود عمل کند \_ یعنی طرز کاری پیدا کند که telos یا غایت وجود اوست. مثلاً زندهبودن برای شما، برایس مگی، بهایس معناست که طوری سازمان پیدا کردهباشید که بتوانید تغدیه کنید برای اینک قدرت ادراك و تفكر و اجرای كلیهٔ وظایفی را داشته باشید كه در نوع حیات شما معمول است. منظور ارسطو سازمان یا تشکلی است که ماده یا جسم پیدا می کند و لزوماً باید قدم بهقدم در قسمی ماده متحقق شود. با اینهمه، حیات شما عبارت از همان تشکل است، نه مادهای که تشكل پيدا كرده، بنا بر اين، همينكه آن ساختهای متناسب با انجام وظایف را از دست بدهید، دیگر زنده نخواهیدبود.

متحی : ارسطو همین اصل را در مورد چیزهای غیرزنده هم اعمال

۱. این واژه یونانی است. صورت انگلیسی شدهٔ آن که در اصل ضبط شده، entelechy است. پیشینیان ما از آن به «کمال اول» تعبیر کرده اند. معنایی که ارسطو خود از آن اراده می کند، «فعلیت» و «تحقق کامل» است. (مترجم)

کرده است، این طور نیست؟ یادم است که جایی در یکی از نوشته هایش می گوید که اگر تبر روح داشت، روحش برندگی می بود. منظورش این است که حتی ماهیت شیئی مثل تبر، کاری است که آن شیء انجام می دهد یا کار کردی که دارد، این طور نیست؟

نوس باوم: بله. البته او این مثال را با توجه به خلاف واقع بودن آن می آورد. می گوید اگر تبر روح داشت، چنین می بود. این مثال را برای ذکر شاهدی از آنچه من می گفتم، می زند به این معنا که منظور از صورت یا تشکل یا سازمان، فقط شکل تبر نیست یا اینکه تبر از فلان فلز ساخته شده؛ منظور قدرت کار کرد است. ارسطو به این تسرتیب می خواهد بینش عمیقتری نسبت به مورد اسرار آمیزتر موجودات زنده به ما بدهد و با این تمثیل بفهماند که برخورداری موجود زنده از یك مبدأ جان بخش به این تمثیل بفهماند که برخورداری موجود زنده از یک مبدأ جان بخش به این معنا نیست که مثلا خود شما، براین مکی، دقیقاً شکل خاصی داشته باشید چون واضح است که شما ممکن است زنده بمانید ولی شکل و هیکلتان تغییر کند...

متى : ... كما اينكه متأسفانه اغلب هم مىكند...

نوسباوم: ... یا بداین معنا که عیناً همان ذرات ماده را حفظ کنید چون باز واضح است که هیچ کس قادر بهچنین کاری نیست. نکته این است که دارای قدرت کار کرد به شیوههای گوناگون باشید و این قدرت را حفظ کنید و این قدرت را بهاین علت داشته باشید که به این طرز خاص تشکل پیدا کرده اید. شما و قتی می میرید که تشکل و سازمان یافتگی لازم را برای ادامهٔ کار کرد از دست بدهید.

متی : خوب، تا اینجا در خیلی زمینه ها بحث کردیم ولی، با وجود این، فقط به بخشی از آثار ارسطو نظر انداختیم. متأسفانه با وقت کوتاهی که داریم، جز این هم کاری نمی شود کرد. فقط امیدوارم تا این حد اجمالاً به مردم نشان داده باشیم که چه نوع بحثهایی می توانند از این فیلسوف شگفت انگیز انتظار داشته باشند. پیش از پایان بحث، فکر می کنم بد نیست کمی وقت صرف کنیم و از آنچه تا بحال می گفتیم اندکی فاصله بگیریم و ببینیم چه نتایجی از مباحثاتمان برای فلسفهٔ جدید بدست می آید. به عقیدهٔ شما، کدام مسائل فلسفی مورد توجه معاصران ما مستقیماً از ارسطو متأثر است؟

نوس باوم: فكر مى كنم يكى همين مسأله اى باشد كه الآن دربارهاش صحبت مي كرديم؛ يعني فلسفهٔ حيات. در فلسفهٔ معاصر اسم اين زمينه را فلسفهٔ ذهن گذاشته ایم ولی طوری قوای ذهنی ادراك حسی و تفكر را از بقیهٔ وظایف حیاتی جدا کردهایم که ارسطو اگر امروز بود، نمی کرد. با این حال، شك نیست كه ارسطو در كارهایـی كه عموماً در خصـوص مسألهٔ حيات انجام داده، بـه بعضي نتايج رسيده كه از نظـر فلسفهٔ معاصـر ذهن بسيار مهم است. از جمله سعى كرده نشان بدهد كـ هـ چـرا تحويل يـا برگرداندن همه چیز بهماده \_ یعنی اعتقاد بهاینکه مثلاً ادراك حسى چیزی جسز یك جسریان مادی نیست ـ نمی تسو اند برای تبیین ویژگیهای پیچیدهٔ وظایف حیاتی و افی به مقصود باشد. دلایل او در این قسمت که قبلاً ذكر كبردم، هنوز معتبر و مجابكننده است. وانگهي، عقايــد او در این خصوص بهما نشان می دهد که برای اینکه رد کنیم که همه چیز به ماده برمسي گردد، لازم نيست به بعضي ذوات اسرار آميز غيرمادي قائسل شويم. باید بگوییم ادراك حسى ممكن نیست صرفاً بهیك جریان مادی بسر گردد اولاً بهعلت اینکه در مادهای همیشه متفاوت تحقق پیدا می کند و ثبانیاً بهاین دلیل که مفهوم التفات و معطوف کردن ارادی حواس به بیرون، از نظر تشخیص صحیح ویژگیهای آگاهی اهمیت اساسی دارد چون ادراك حسی هم نوعی آگاهی و توجه است. از طرف دیگر، ادراك حسی نه چیز اسرار آمیزی است و نه جدا از ماده. نوعی کارکرد است که، به قول ارسطو، مقومش همیشه ماده است و در اقسام مختلف ماده تحقق پیدا می کند.

متی: در اینجا به تصوری رسیده ایم که اهمیت بنیادی دارد ولی بنظر نمی رسد هنوز بقدر کافی درك شده باشد منظور تصور شقوق مختلف است، نه لزوماً تصوری در بارهٔ ادراک حسی. آنچه با آن مواجهیم این نیست که ببینیم آیا ماده را اصل قرار بدهیم یا بهیك قلمرو روحانی و مجرد معتقد بشویم. راه سومی هم برای تبیین تجربه هایی که حاصل می کنیم و جود دارد که، به قول شما، راهی است که ارسطو در آن پیشگام بوده است.

<sup>1.</sup> intentionality

نوس باوم: بله.

متحی : پیش از اینکه بحث را بکلی تمام کنیم، بساید دربارهٔ اخلاق از نظر ارسطو هم چیزی بگوییم. تصور نمی کنم اغراق باشد اگر بگوییم که تا امروز هیچ حکیم اخلاقی هرگز نفوذ و تأثیر او را نداشته است. ممکن است اشاره ای کنید که نفوذ عظیم و بی حد و حساب او در این حوزه از چه چیز ناشی می شود؟

نوسباوم: بله، البته. منتها متأسفم که وقتمان برای بحث در ایس زمینه که مورد علاقهٔ خاص خود من هم هست، اینقدر کوتاه است. بسه حال، فکر می کنم نفوذ او در وهلهٔ اول از سؤالی که بحث را با آن شروع می کند، سرچشمه می گیرد. بسیاری از حکمای اخلاق اول فسرق بسارز قائل می شوند بین حوزهٔ اخلاق و بقیهٔ زندگی انسان و علم اخلاق را با این پسرسش شروع می کنند که «چه چیز بسرای مسن تکلیف است؟» یا «تکلیف اخلاقی من چیست؟» ارسطو از سؤال کلی تری شروع می کند و می پرسد: بسرای انسان خوب زندگی کردن یعنی چه؟ این سؤال بسه او امسکان می دهد به تحقیق در زمینه هایی بپردازد که ما معمولا در جنب سایر شؤون زندگی بشر و به مناسبت آن شؤون ارتباطیی بین آنها و حوزهٔ اخلاق می بینیم، از قبیل تعهد فکری، محبت به اشخاص، دوستی و غیره. بعد او سؤالات ظریفی دربارهٔ روابط متقابل این زمینه ها بسا همدیگر مطرح می کند شؤالات ظریفی دربارهٔ روابط متقابل این زمینه ها بسا همدیگر مطرح می کند

معی: به این ترتیب، باید گفت او حس عمیقی از این دارد که اخلاق عبارت از چیست. وجه تمایز او از بعضی از سایر حکمای معروف اخلاق در همین است. مثلاً فلاسفه ای که سودمندی را اصل قرارمی دادند، معتقد بودند که برای سنجش همهٔ رفتارها از نظر اخلاقی بیش از یك ملاك وجود ندارد و آن خوشی و نساخوشی است و شما می تموانید پسندیدگی یا ناپسندیدگی هر عمل اخلاقی را با همین شاخص اندازه بگیرید. اما ارسطو بخوبی توجه داشت که این کار شدنی نیست، این طور نیست؟

نوس باوم: بله. تشبیهی که شما الآن با استفاده از کلمهٔ «شاخص» بکاربردید، بسیار برای ارسطو اهمیت دارد. مسأله فقط این نیست که او نمی خواهد چیزهای متعدد با ارزش را با یك شاخص اندازه بگیرد. علاوه بر

این، میخواهد بگوید که در هیچ زمینهٔ واحدی هم امور پیچیده را نمی توانید بهیك چوب برانید. در مقام تشبیه می گوید همان طور که معمار یك ستون پر تزیین قاشقی تراش را با خطکش صاف اندازه نمی گیرد، کسی هم که در مقام داوری اخلاقی بر می آید نمی تواند مجموعه ای از قواعد ساده و خشك را در یك وضعیت اخلاقی پر پیچ و خم بکارببرد. در عوض، همان طور که معمار در اندازه گیری از یك نوار فلزی نرم و انعطاف پذیر استفاده می کند که، به گفتهٔ ارسطو، ثابت نیست و خم می شود و به شکل ستون انحنا پیدا می کند، من و شما هم وقتی در یك وضعیت اخلاقی پیچیده قرار می گیریم، باید از جمود اجتناب کنیم و آمادهٔ ابراز واکنشهای متناسب باشیم و خودمان را با مقتضیات احیاناً منحصر بفرد و تکرار نشدنی آن وضعیت خاص تطبیق بدهیم. می گوید تشخیص منوط به «درك» آن وضعیت است و مقصودش از «درك» نوعی میزان شدن با وضعیت از نظر فکری و عاطفی برای ابراز واکنش است. به عقیدهٔ ارسطو، این «درك» بسر همهٔ قواعد از هر نوع، مقدم است.

متحی: چیز دیگری که در فلسفهٔ اخلاق ارسطو مرا سخت تحت تأثیر قرارمی دهد آگاهی کامل او به این حقیقت است که اختیار محیط اخلاقی ما به دست خودمان نیست و، بنا بر این، نه قادریم، بر خلاف توقع رواقیون، موجودات خودبسنده ای باشیم نه، آنطور که شاید ابیقوریون انتظار داشتند، مشتی موجودات اخلاقی بکلی بیطرف. ارسطو واقف بود که زندگی ما در محیط اخلاقی می گذرد که از همه سو ما را احاطه کرده است.

نوسباوم: بله، فكر نمى كنم هيچ فيلسوفى كه آثارى در ايسن زمينه نوشته، به اين خوبى اين حقيقت را فهميده باشد كه زندگى خوب بسراى افراد بشر اگر قرارباشد آنقدر غنى و پسرمايسه بشود كه همه چيزهاى ارزشمند مثل مهسر و دوستى شخصى را در بسر بگيرد، ناچار در مقابسل بسيارى عوامل كه عنانشان به دست ما نيست، آسيب پذير خواهدبود و هر كوششى بسراى حذف اينگونه زمينه هاى آسيب پذير، به تنكمايه شدن زندگى خواهد انجاميد.

متمی: آیا تصور می کنید در افکار ارسطو چیزی پیدا بشود شبیه

مفهوم «تصادف اخلاقی» کـه فلاسفه در سالهای اخیر چیزهایی دربارهاش نوشته اند؟

نوس باوم: بله، فكر مي كنم پيدا بشود. مسلم اينكه او مي پرسد چه جنبههایی از این زندگی خوب اختیارشان بهدست خود ما نیست و چطور ممكن است نه تنها توان ما براى كردار توأم با فضيلت، بلكه همچنين منش نیك در ما در قالب اینگونه عوامل مهار نشده شكل بگیرد یا تغییر كند. البته عقيدهٔ خود من اين است كه او آنقدر متوجه توصيف يك زندگي خوب توأم با هماهنگی و توازن است که بهاندازهٔ کافی در این جهت پیش نمی رود. تصویری که او در ذهن دارد همیشه تصویر یك زندگی شامل اجزای سازندهٔ فراوان است کسه بسیاری انسواع مختلف ارزشها را در بسر بگیرد؛ منتها هر چیزی در این زندگی باید بهنجوی طراحی شدهباشد که با چیزهای دیگر هماهنگ و متوازن باشد. مسن فکسر مسی کنم همین مانسم از رسیدگی صحیح ارسطو به این موضوع می شود که بعضی از اجزای سازندهٔ زندگی اگر تا حد ممکن تعقیب شوند، ممکن است در برابر کلیهٔ اجزای دیگر قد علم کنند و آنها را در معرض تردید قرار بدهند. مثلاً عشق عمیق گاهی می تواند با فضیلت از در مخالفت در بیاید و آن را بهخطر بیندازد. ارسطو در این مورد بکلی ساکت است، در حالی که این همان مسألهٔ «تصادف اخلاقی» است که، به نظر من، بسیار اهمیت دارد و او هیاچ چیز دربارهاش نمی گوید. حقیقت این است که او اصولاً دربارهٔ عشق شهوانی چیزی نمی گوید و دلیلش، فکر مسیکنم، تسوجه و افسر او بسه رسم کسردن تصویری از یك زندگی هماهنگ و متوازن است.

معی: تا اینجا در بحث توجهمان در وهلهٔ اول بهبیان بعضی از اندیشههای بنیادی ارسطو معطوف ببود و هنوز بسرای سنجش و ارزیابی افکار او مکث نکردهایم. ولی شما همین الآن درست انگشت روی جنبهای از اندیشههای او گذاشتید که بهنظرتان از نقایص کار اوست. ممکن است خواهش کنم از یکی دو مسورد عمدهٔ دیگر هم که ارسطو از آن جنبهها در معرض انتقاد است ذکری بکنید؟

نوس باوم: فكر مى كنم يكى از عمده ترين زمينه ها، على سياست اوست كه البته، به نظر من، شامل بسيارى خوبيهاست و يكى از اينها

ارسطو

شرحی است که ارسطو در ایسن باره مسیدهد که حکومت بسا سیاست وقتی کارکرد صحیح دارد که شرایط لازم را برای یك زندگی انسانسی خوب و پرمایه در دسترس هر شهروند قراربدهد. در ضمن بیان این مطلب، او زندگی خوب را در قالب کارکردهای مختلفی تشریح میکند که اجهزای سازندهٔ اینگونه زندگی هستند. من فکر میکنم حتی امروز هم که عدهای معتقدند حکومت جز اینکه حداکثر فایده را برسانه کار دیگری ندارد، نظریات ارسطو به عنوان شق دیگری در مقابل اینگونه عقاید، شایان توجه است. ولسي مشكل وقتي پيش مي آيد كه او شرح مي دهد چه كساني باید بهشهروندی پذیر فتهشوند و در اینجا نهایت کوته بینی را نسبت به خارجیهما و زنها نشان می دهد و هیچ ایرادی در این نمی بیند کمه به غیر از عدهٔ کوچکی خواص ذکور فارغالبال، بقیه را از شهروندی محروم کند. حتى كشاورزان و پيشهوران و ملوانان را هم كنار مي گذارد. البته ارسطو دلیلی برای این کار دارد چون فکر میکند برای اینکه شما خوب زندگسی کنید، باید بتوانید دربارهٔ ساخت اینگونه زندگی اندیشه کنید و اگر گرفتار بعضى مشاغل پست باشيد، فرصت تفكر و تأسل نخواهيد داشت. اما من شخصاً تصور می کنم کے وقتی او می گوید کشاورز یا پیشدور روستایسی بهمشاغل پستی اشتغال دارد که محال است او را مستعد بهرهمندی از خرد عملي و زندگــي خوب كنند، واقعاً اغراق مي گويد.

متی: ولی آیا تصدیق نمی کنید که انتقاد از ارسطو به ایس ترتیب، نادیده گرفتن شرایط روزگار او و، بنا بسر ایس، نامنصفانه است؟ ممکن است از دیدگاه ما در قرن بیستم این طور بنظر برسد که او به اندازهٔ کافسی برای زنان و قشرهای پایین جامعه و خارجیها ارزش قائل نشده است؛ ولسی آیا در آن عصر هر کسی که کمابیش در موقعیت او بدود همین طور فکر نمی کرد؟

نوس باوم: نه ، فکر نمی کنم . مسلم اینکه او در مسورد مسألهٔ برده داری مخالف کسانی بسود که از تغییرات بنیادی طرفداری مسی کردند و معتقد بودند بردگی بر خلاف عدالت است . ارسطو عقاید چنین کسان را می دانست و بر ضدشان استدلال می کرد . در مورد کشاورزان و ملوانان ، حرف او که می گفت ایس گروه نباید شهروند بساشند حتی مخالف روش

جاری دموکراسی آتن بود. در مورد زنان، نظریاتی را دربارهٔ زیست شناسی زن رد می کند که بمراتب از نظریهٔ خودش در خصوص سهم زن در توالد و تناسل صحیحتر و حاوی اطلاعات درست ر است. نظر خودش این است که زن فقط مادهٔ بیشکل را می دهد و هیچیك از صفات و ویژگیهای فرزند که به [ماده] صورت می دهد از مادر نیست. و البته در مورد نقش سیاسی و مدنی زن، افلاطون ثابت کرده بود که در بحث از این موضوع از قید تقالید و قراردادهای عامه آزاد است و می تواند خودش مستقلاً در بارهٔ آموزش و پرورش زنان از نو فکر کند و نتیجه گرفته بود که بهتر است هر کس در کشور مطابق استعدادهایش تربیت بشود و ، بنا بسر این، بهزن هم باید این امکان تعلق بگیرد که شخصاً ارزیابی بشود و برهمین پایسه از تعلیم و تربیت بهره ببرد.

منی: ولی خود شما، با وجود همهٔ اعتراضهایی که به عقاید ارسطو دارید، بسیاری از سالهای عمرتان را وقف مطالعهٔ او کسرده اید و کتاب پرمایه ای دربارهٔ آثارش انتشار داده اید و نظریاتش را به دانشجویان درس می دهید و شک نیست که احساس می کنید کار بسیار بسیار شایسته ای انجام می دهید. چرا؟ مثلاً امیدوارید شاگردانتان که تقریباً هیچیکشان نمی خواهند از راه تحقیق یا فلسفه نان بخورند، چه فایده ای از خواندن کارهای ارسطو ببرند؟

نوسباوم: فکر می کنم اساسی ترین فایده ای که می تو انند ببرند آشنا شدن با برخورد کلی او با فلسفه است و اینکه فلسفه چه چیز می تواند باشد و تصور او در خصوص اینکه فیلسوف کسی است که در برابر تنوع و غنایی که در زندگی انسان وجود دارد، توجه و حتی فروتنی نشان بدهد و، در عین حال، خود را متعهد به سببیابی بداند و ملتزم به ایسن باشد که آن تنوع و غنا را به نحو روشن و قابل فهم بیان کند. ارسطو در هر زمینه ای بین امور توازن ایجاد می کند: بین ساده انگاری در نظریه پردازی از یک طرف که فلسفه را زیادی از پیچیدگیها و غنا و حتی از شمختگی گفتار عادی و بهم ریختگی زندگی روزانه دور می کند و آن قسم فلسفه پردازی منفی و مخالف بلند پروازی از طرف دیگر که می گوید بحث فلسفه پردازی بنایی است که بنیادش بر آب است و سببخواهی و سبب یابی کار

بیحاصلی است. من معتقدم که ارسطو درست نقطهٔ تعادل را پیدا کرده و احتمالاً بهترین تصوری را که ممکن است بهدانشجو انتقال داد از هدف فلسفه بدست آورده است.



# فلسفة قرون وسطا

تحفت و تحو با آنتونی کنی

#### مقدمه

هگی: در تدریس، رسم بر این جاری است که تاریخ غرب را بسه دورهٔ بزرگ عصر قدیم و قرون وسطا و عصر جدید تقسیم مسی کنند. در فلسفهٔ غرب هم مرسوم همین است و از فلسفهٔ قدیم و فلسفهٔ قرون وسطا و فلسفه جدید سخن می گویند. کتابهای تاریخ فلسفه هم که به چاپ می رسند، غالباً بسه همین سه بخش تقسیم می شوند و، چنانک گفتم، در دانشگاهها معمولاً در تدریس از همین بخش بندی استفاده می شود.

در فلسفهٔ قدیم، غلبه با افلاطون و ارسطوست. بدیهی است نه تنها پیش از این دو، بلکه بعد از آنان نیز فلاسفهٔ مهم و جالب تـوجه دیگری در دنیای قدیم بودهاند، ولی از هیچیك از ایشان نوشتههایی باقی نمانده است کـه رویهمرفته از لحاظ کمیت و کیفیت و تأثیر با کارههای آن دو فیلسوف قابل مقایسه باشد. چیرگی افلاطون و ارسطو بهحدی است که هر کس برای خواندن فلسفهٔ قدیم بهدانشگاه بـرود، می بیند تقریباً ـ یا شاید تحقیقاً ـ همهٔ او قاتش صرف آثار این دو می شود.

بعد اگر چنین کسی بخو اهد به مطالعهٔ فلسفه ادامه بدهد، احتمالاً خواهد دید که به او می گویند مستقیماً از ارسطو به فلسفهٔ جدید برود و با یک پرش قرون وسطا را یکسره پشت سر بگذارد. ولسی دوره ای که از آن صحبت می کنیم، بیش از هنزار سال فلسفه، از سقوط امپراتوری روم تا رنسانس، را در بر می گیرد. متأسفانه در نسلهای اخیر از فلسفهٔ قسرون وسطا بشدت غفلت شده است و دلیل بزرگش، به نظر من، این بوده که تقریباً همهٔ فلاسفهٔ معتبر در سراسر قرون وسطا علمای دین و کشیشهای مسیحی بوده اند، در حالی که در یکی دو قرن منتهای به عصر ما، واکنش مسیحی بوده اند، در حالی که در یکی دو قرن منتهای به عصر ما، واکنش وسیع نسبت به مذهب و بخصوص مخالفت گسترده با سلطهٔ آن بسر افلار

وجود داشته است. در دورهٔ این واکنش، فیلسوفان قرون وسطا در معرض بدگمانی قرار گرفتند که حقیقت را صرف نظر از اینکه جستجویشان به کجا بینجامد پسی نمی گیرند و، به عسوض، بسرای آنچه از پیش به آن اعتقاد دارند به دنبال دلایل قوی مسی گردند. اما ایسن واکنش هسم مانند بیشتر واکنشها \_ از جمله واکنشهای درست \_ از حد تجاوز کرد. معتبر ترین فلاسفهٔ قرون وسطا براستی فرزانگانی بزرگ بودند و به معنایی که ما امروز از فلسفه اراده می کنیم، حقیقتاً فلسفه کار می کردند و ما هنوز می توانیم از آنها چیزهایی یاد بگیریم.

در فلسفهٔ قرون وسطا هم مثل فلسفهٔ قدیم، دو فیلسوف از دیگران برجسته بر بودند، هر چند در ایسن مسورد، یکسی در اوایسل و دیگسری در اواخر آن دوره زندگی مسی کرد. اولسی آو گوستینوس قدیس است کسه در ۱۹ میلادی در شمال افریقا به دنیا آمد و گسرچه در زنسدگسی بسیار سفر کرد، همان جا در ۱۹۳۰ میسلادی در گذشت. دو کتاب از نسوشته هسایش بسه تصدیق همسه از کتابهای بزرگ جهسان است: یکی اعترافات و دیگسری مدینهٔ الاهسی آ. شخصیت دوم هسم از حیث مقسام از او کمتر نیست؛ یعنسی توماس آکویناس که در ۱۹۲۵ میلادی در ایتالیا متولد شد و در ۱۲۷۴ فوت کرد. فلسفهٔ آکویناس رویهمرفته فنی تر از آو گوستینوس است و معروفترین آثارش دو مجموعهٔ بزرگ برای شاگردان است؛ یکی مجموعه در دد کافران آرکه به نیام حقانیت مذهب کاتولیک به به ناگهایسی تسرجمه شده) و دیگسری مجموعهٔ علم کلام یا ملخص کلام ا

در پی مرگ آوگوستینوس و سقوط امپراتسوری روم دورهای شروع شد که امروز بهاعصار تاریك معروف است. در طی آن قرون، همین قدر از باسوادها و فضلای اروپای غربی ساخته بود که بقایای تمدن را در تلاطم امواج پی در پی تجاوزها و کشور گشاییهای اقسوام مشرك، حفظ کنند. در

<sup>1.</sup> St. Augustine, The Confessions.

<sup>2.</sup> St. Augustine, The City of God.

<sup>3.</sup> Thomas Aquinas, Summa Contra Gentiles

<sup>4.</sup> Thomas Aquinas, On the Truth of the Catholic Faith.

<sup>5.</sup> Thomas Aquinas, Summa Theologiae.

<sup>6.</sup> Summary of Theology.

چنین اوضاع و احوال، کار دانشمندان بیشتر جنبهٔ حفظ و نگهداری داشت و مدتهای مدید تقریباً هیچ اثر علمی مهم و معتبری بوجود نیامد. در دورهٔ هفتصدسالهٔ بین آو گوستینوس و آنسلم، تنها یک فیلسوف طراز اول پیدا شد و آن جان اسکاتلندی، بود که در قرن نهم میلادی زندگی می کرد. ولی وقتی در قرن یازدهم میلادی به آنسلم می رسیم، سلسلهای از متفکران مهم مشاهده می کنیم که بسرعت جانشین یکدیگر می شوند: مانند آبلار، در قرن دوازدهم، راجر بیکن، و توماس آکویناس در قرن سیزدهم و بعد دانز اسکوتوس، و ویلیام آکمی، که با ظهور آنها قرون وسطا کم کم به به بایان می رسد.

برای بحث دربارهٔ این دورهٔ دراز ولی ناآشنا و جـذاب در تاریسخ فلسفـه، از آنتونسی کنی٬ رئیس کالج بیلیول٬ دانشگاه آکسفورد دعـوت کردهام که نه تنها یکی از معدود فلاسفهٔ معاصر صاحب آثار فراوان راجع بهفلسفهٔ قرون وسطاست، بلکه خود زمانی کشیش کاتولیك بودهاست.

<sup>1.</sup> St. Anselm (1033-1109)

<sup>2.</sup> John the Scot

۳. Pierre Abélard (۱۰۷۹-۱۱۴۲). فیلسوف و متکلم فرانسوی و از شاگردان آنسلم. (مترجم)

و. William of Ockham (۴۹ مترجم). فيلسوف انگليسي. (مترجم)

<sup>7.</sup> Anthony Kenny 8. Balliol College

## بحث

متحی: پیش از اینکه به جنبه های مشخص فلسفهٔ قرون وسطا بپردازیم، آیا میل دارید به این طرح اجمالی که من از آن دوره به طور کلمی تـرسیم کردم، چیزی اضافه کنید؟

کنی: من هم با انتخاب شما که آن دو فیلسوف ـ آوگوستینوس و آکویناس ـ را به منظور جمع بندی دستاوردهای قرون وسطا اسم بردید، موافقم. ولی اینها دو آدم بسیار متفاوت بودند. آوگوستینوس متفکر یکه و تنهایی است که معرو فترین اشرش زندگینامهٔ خودش است. پایهٔ اعترافاتش ژرف اندیشیهای شخصی و مطالعات خصوصی در تورات و انجیل و حیات باطنی خودش است. آکویناس فرق دارد: چهرهٔ یکه و تنهایی نیست؛ میدان دار یك سنت مذهبی و علمی است. آکویناس عضو سلسلهٔ مذهبی بزرگ دومینیکن بود و در جمع راهبان آن سلسله زندگی می کرد. از این گذشته، مدرس دانشگاه بود. یکی از بزرگترین می کرد. از این گذشته، مدرس دانشگاه یالی است. در همهٔ این چیزها او برعکس آوگوستینوس است که دانشمندی منفرد بود به نحوی کمه در اواخر عمر که اسقف شده بود، جز او هیچ کس در همهٔ شهر حتی یك کتاب هم نداشت.

متی : به این ترتیب، این دو نفر نمونه های برجستهٔ دو نوع فیلسوفی هستند که از عهد قدیم تا امروز همیشه و جود داشته اند: یك طرف، متفكران منزوی و تنهایم که در خودشان فروممی روند و، طرف دیگر، شخصیتهایم فعال در مؤسسات که صدرس دانشگاه نمونه نوعی آنهاست.

کنی: در تمام تاریخ فلسفه می بینید که افراد در یکی از این دو گروه جای می گیرند. نوابغ گوشه نشین و تنهایی مثل دکارت و اسپینوزا که تار افکارشان را از تأملات خودشان می تنند، در قالب آو گوستینوس شکل گرفته اند. از طرف دیگر، استادان فاضل دانشگاه را دارید، مثل کانت و هگل، که دستگاه در فلسفه بنا می کنند و این دستگاهها به شاگردانشان و نسلهای بعدی فلاسفه می رسد و به دست آنها جرح و تعدیل می شود.

متحی : صحبت ما دربارهٔ معلمین دانشگاه باعث این فکر مسی شود که دانشگاه اولین بار در قرون وسطا ایجاد شد و بسوجود آمدنش تأثیر عظیم در فلسفه گذاشت. ممکن است راجع بسه این مسوضوع هم چیزی بفرمایید؟

كنى: ایجاد دانشگاه یكی از مهمترین خدمات قرون وسطا بـ فلسفه بود. مقصودم از دانشگاه هیأتی از افراد دارای شخصیت حقوقی است که بهطور حرفهای و تمام وقت به تدریس مجموعهای از دانشها مشغول باشند و آن معلومات را به شاگردانشان انتقال بدهند و برنامهٔ درسی و روشهای آموزشي توافيق شده و مصوب داشته باشند و بهملاكهاي حرفهاي معين پای بند باشند. بسیار جالب تدوجه است که فلسفه در قرون وسطا چه کار حرفهای دقیقی بودهاست. اول از همه از نظر حجم عظیم آثار فلاسفه. آكويناس، حتى مطابق پايينترين تخمين، هشت ميليون كلمه مطلب نوشته است. بعضي نوشتهها هم هست كــه انتسابشان بــهاو محل مناقشه است و اگر این آثار را هم اضافه کنیم، جمع کلمات بهیازده میلیون میرسد. هشت میلیون کلمه خیلی است. کل آثار ارسطو که امروز در دست ماست، فقط يك ميليون كلمه است. كل آثار موجود افلاطون فقط به نيم ميليون كلمه بالغ می شود. آکویناس در طول یك عمر نسبتاً کوتاه، هشت میلیون کلمه می نویسد و این هشت میلیون، کلماتی نیست که همین طور سرسری پرانده باشد؛ كلماتي است كه دانشمندان حتى امروز سعى مىكنند به كنه معنايشان برسند.

حجم نوشته ها عظیم است، ولی دقت نظر هم دست کمی از آن ندارد. آثار فن قرون وسطایی مباحثه، در نوشته های آکویناس پیداست. مباحثه یکی از فنون مهم تدریس در آن عصر بود. مدرس یکی از شاگردان ارشد را یك طرف می گذاشت و یك یا چند نفر از شاگردان پایینتر را در طرف مقابل. شاگرد ارشد می بایست از مدعای خاصی دفاع كند، از قبیل اینكه جهان آغازی در زمان ندارد [یا قدیم است] یا، بعكس، جهان آغازی در زمان ندارد [یا قدیم است] یا، بعكس، جهان آغازی در زمان دارد [یا حادث است]. شاگردان دیگر به این مدعا اعتراض می كردند و مدعای مقابلش را پیش می كشیدند. اما طرفین مباحثه می بایست مطابعق قواعد دقیق منطق استدلال كنند. دست آخر، مدرس دعوا را فیصله می داد و سعی می كرد روشن كند كه چه چیز در گفته های یك طرف حقیقت داشته است و چه انتقادهای متین و صحیحی از طرف دیگر ابراز شده.

اگر مجموعهٔ علم کلام توماس را باز کنید، می بینید گرچه هیچ مباحثهٔ واقعی در آن ثبت نشده، آثار این روش بچشم میخورد. هر وقت آکویناس میخواهد نظریه یا مدعای فلسفی یا کلامی خاصی را مطرح کند، اول سه تا از قویترین دلایلی را که در رد آن به فکرش می رسد، ذکر می کند. ایس روش، انضباط عجیبی در تفکر بوجود می آورد و نمی گذارد امور را مسلم فرض کنید. وادارتان می کند از خودتان بپرسید: «چه کسی را می خواهم نسبت به چه چیزی متقاعد کنم و قویترین اعتراضهایی که طرف ممکن است بکند چیست؟»

پس این دو ویژگی از خصوصیات فلاسفهٔ قدرون وسطا بود: یکی حجم عظیم نوشته ها و دیگری روش دقیق طرح مسائل. سومین ندوآوری قرون وسطا، برنامهٔ درسی بود، برنامهٔ درسی در دانشگاه به ایدن معنا بود که مواد معینی وجود داشت و هرکس به دانشگاه می رفت، می بایست آن مواد را یادبگیرد. مجموعه ای از معلومات بود که شاگرد می بایست یاد بگیرد پیش از آنکه بخواهد از خودش سنگ کوچکی به بنای علم اضافه کند. سنتی بود که می بایست اول حفظ بشود و بعد، در صورت امکان، با چیزی اضافی به شاگردان منتقل بشود.

برنامهٔ درسی در قرون وسطا بخصوص بر مبنای کارهای بجا مانده از ارسطو تنظیم می شد. آثار ارسطو در ابتدای دورهٔ شکوفایدی قسرون وسطا به لاتین ترجمه شد. کمتر کسی از فلاسفهٔ بزرگ قرون وسطا سواد یونانسی داشت ولسی ترجمه های خوب لاتین در دسترس بود و فلاسفه سخت تلاش می کردند که هر دانش ممکن را از ارسطو بیرون بکشند و جذب کنند و بعد



آو کوستینوس قدیس (۳۵۹-۹۵۴ میلادی)

خودشان بیشتر آن را بپرورانند.

مگی: پیش از اینکه به مهمترین مطلب، یعنی مضمون ایس آثار، برسم، میخواستم از شما سؤالی بکنم که ممکن است کوته بینانه بنظر برسد ولی شاید پاسخ جالب تو جهی داشته باشد. هر شخص انگلیسی که وارد مطالعهٔ فلسفهٔ قرون وسطا بشود، بناچار نظرش به ایس امسر جلب می شود که خیلی از برجسته ترین چهره ها در آن عصر، اهسل بریتانیا بسوده اندی بخش مهمی از عمرشان را اینجا گذرانده اند. ایس حکم در مورد بیش از نیمی از کسانی که در مقدمهٔ این گفت و گو نامی از آنها بردم، صادق است؛ جان اسکاتلندی، آنسلم، راجر بیکن، دانز اسکوتوس، ویلیام آکمی ووو. آیسا ایسن مسوضوع صسرفا اتفاقی است یسا توضیح جالبی بسرایش وجود دارد؟

کنی: البته این حقیقت بسیار جالب نظر است، ولی اگر کسی بگوید فلسفه در قرون وسطا خصوصیت انگلیسی داشته، به نظر مسن، فریب ایسن حقیقت را خورده.

ملى : من به هيچ وجه مقصودم اين نبود.

گنی: درست است که خیلی از فلاسفه قسمتی از عصرشان را در انگلستان گذرانده بودند و عدهای حتی متولد اینجا بودند. ولی نباید فراموش کرد که آنسلم ایتالیایسی بود و دانیز اسکوتوس و ویلیام آکمی بسیاری از اوقاتشان در کشورهای دیگر اروپا می گذشت. هر کشور اروپای غربی را که در نظر بگیرید، می بینید بسیاری از فلاسفهٔ بیزرگ مدتی آنجا بودهاند. دلیاش این است که جامعهٔ دانشگاهی در قرون وسطا، جامعهای بسیار اروپایی بود. امت عیسی، یعنی اقوام مسیحی، جامعهٔ دانشگاهی واحدی تشکیل می دادند. کسی که از یك دانشگاه فارغ التحصیل شده بود، می رفت در دانشگاه دیگری درس می داد. در همهٔ دانشگاهها زبان مشتر کی صحبت می شد که همان زبان لاتین اهل کلیسا بود و مهاجرت زبان مشتر کی صحبت می شد که همان زبان لاتین اهل کلیسا بود و مهاجرت بین دانشگاهها بوفور و جود داشت. البته ایس مربوط به او ایسل قرون وسطاست. بعدها، به علت جنگهای ملی مشل جنگ صد ساله بین انگلستان و فرانسه در اینگونه مسافرتها و قفه حاصل می شود و ، از طرف دیگر، و فرانسه در اینگونه مسافرتها و معلی بوجود می آید و منجر به این

۱۰۲ فلاسفهٔ بزرگ

می شود که حتی اگر مردم مانند گذشته به لاتین هم حرف بزنند، رفته رفته به زبان خودشان، مثلا انگلیسی، فکر کنند. به این جهت، حائیز اهمیت است که می بینیم آخرین فیلسوف حقیقتا بزرگ قرون وسطا، جان ویکلیف است که درست بعد از ویلیام آکمی می آید و یکی از دلایل شهرتش این است که به تشویق او، تورات و انجیل برای اولین بار به انگلیسی ترجمه می شود. با ظهور ویکلیف، عمر جامعهٔ بین المللی دانشگاهی لاتین زبان رو به پایان می گذارد و این اولین مرحلهٔ پراکندگی تدریجی فرهنگهای ملی مختلف به زبانهای گوناگون است.

میخی: بپردازیم بهخود فلسفه. یکمی از دلمشغولیها در سرتباس قرون وسطا این بود که میخواستند نظریات حکمای بزرگ یـونان باستان را با تعالیم دین مسیح سازگار کنند. در اوایه دوره، عمدتا افلاطون مورد توجه بود ولی بعدها، چنانکه خودتان هم اشاره کردید، ارسطو. اما، به هسر حال، همه به به ایجاد چنین سازشی علاقه داشتند. ممکن است توضیحی در این باره بدهید؟

کنی: و فق دادن نظریات ارسطو با مسیحیت، مدورد تبوجه خاص آکویناس و جانشینان او بدود. آو گوستینوس، به نظر مدن، بدافلاطون بمراتب بیش از ارسطو علاقه مند بود و اصولا به تبورات و انجیل به عنوان منبع دانش و آگاهی بیش از نظریات هر فیلسوفی توجه داشت. حضور آو گوستینوس در سرتاسر قرون وسطا احساس می شود. فلاسفهٔ بعدی قرون وسطا به او به چشم کسی نگاه می کردند کمه کلیهٔ معلومات دینی

۱. John Wycliff میلادی). متکلم و مصلح دینی انگلیسی که در سدهٔ چهاردهم میلادی ریاست همان کالجی را در آکسفورد برعهده داشت که امروز آقای کنی دارد و دویست سال پیش از مارتین لوتر عقایدی از بعضی جهات شبیه آرای او به منظور اصلاح دین مسیح و جلوگیری از خودسریهای کشیشان عرضه کرد و به این سبب دشمنی کلیسای کاتولیك و پاپ را برانگیخت و سی سال پس از مسرگ ، جسدش را از گور در آوردند و آتش زدند و به رودخانه افکندند. بسرای اینکه کتاب مقدس مسیحیان بهتر نزد مردم قابل فهم باشد، خودش انجیلهای چهارگانه و بخشی از عهد عتیق را به انگلیسی ترجمه کرد و مشوق دیگران شد تا بقیه را به آن زبان برگردانند. (مترجم).

منبعث از سنت مسیحی را که از طریق تورات و انجیل رسیدهبود، جمع و مدون کردهاست. ولی وقتی در قرون دوازدهم و سیزدهم [میلادی] آثار ارسطو بهلاتین ترجمه شد، دانشمندان دیدند که، علاوه بر سنت مسیحی، مجموعهٔ دیگری از اطلاعات هم وجود دارد که دربارهٔ دنیا و انسان بحث می کند و دربارهٔ اینکه ما چگونه موجوداتی هستیم و چه کارهایی شایستهٔ ماست و این مباحث همه در حکمت حکمای قدیم، بخصوص ارسطو، پیدا می شود. ارسطو از بسیاری جهات، یکی از اعجوبههای روزگار بود و خیلی از رشتههایی که بعدا بهصورت شعب مختلف فلسفه در آمد، بهدست او تأسیس شد، از قبیل منطق و فلسفهٔ اولی و روانشناسی و گیاهشناسی و علم کائنات جوا. ارسطو میؤسس این علوم و علوم دیگری بود که در اوایدل قرون وسطا هنوز به پخته ترین صورت فقط در نوشتههای او بیدا می شد.

منی : نمی دانم این سؤالی را که می خواهم بکنم با چه کلماتی بیان کنم که سبك بنظر نرسد چون مطلب واقعاً جدی است. با توجه به اینکه فلاسفهٔ قرون وسطا از صمیم قلب به دین مسیح ایمان داشتند و معتقد بودند که تورات و انجیل ملهم از سرچشمه ای الاهی است و اولیای کلیسا نمایندهٔ خدا در این دنیا هستند و قولشان حجیت منحصر بفرد دارد، پس دیگر چرا اهمیت می دادند که حکمای قدیم چه گفته اند؟ مگر تعالیم کلیسا در هر زمینه ای بالاترین حجت نبود؟ و مگر این تعالیم نظریات قدما را نسخ نمی کرد؟

کنی: فلاسفهٔ قرون وسطا معتقد بودند که دیس مسیح معرفت کافسی را بدرای رستگارشدن در اختیارشان گذاشته است و حتی یك زن رختشوی بیمقدار و کاملاً بی اطلاع از علوم قدما هم اگر به حقایت مسیحیت آگاه باشد، همانقدر احتمال دارد به بهشت برود و با شکوه و جلال در جوار خداوند زندگی کند که کسی مثل توماس آکویناس با آنهمه دانش. با این حال، غلط است که فکر کنیم کسانی مانند آکویناس که ذهن کنجکاو داشتند و می خواستند تا می توانند به معلوماتشان در بارهٔ انسان و جهان اضافه

<sup>1.</sup> meteorology

کنند، در زندگی فقط متوجه دین بودند. البته به انسان و دنیا به عنوان مخلوق خدا توجه داشتند، اما تصورشان این بود که خداوند نه تنها از طریق کتب مقدسی مثل تورات و انجیل، بلکه به زبان آفرینش هم دربارهٔ جهان با ما سخن می گوید.

محی : من خودم در ابتدا که به فلسفهٔ قرون وسطا رسیدم، از یکی از اموری که تعجب کردم این بود که چقدر چیزها در فلسفهٔ آن دوره به دین ارتباط ندادد. برخوردم به بسیاری تحلیلهای امروزی نما از الفاظ و مفاهیم در حد اعلای ظرافت و بسیاری کارهای و اقعاً پرمایه در منطق و ساید از همه شگفت تر سکارهای جالب توجه و گاهی بدیسع در همهٔ علوم از مکانیك تا روانشناسی. دامنهٔ این آثار شگفت آور است و بیشترش به طرز عجیبی آزاد از محدودیتهای زمانی آن دوره است.

کنی: خیلی از علومی که بعد از رنسانس به صورت رشته همای مستقل در آمدند، بذرشان در فلسفهٔ قرون وسطا کاشته شده بود و اگر این فلسفهٔ را به خانواده ای تشبیه کنیم، می بینیم همهٔ این علوم در آن عصر بچه های در حال رشد آن خانواده بوده اند. عناوین بعضی از استادان دانشگاههای آن زمان، بتنهایی حکایت از این مطلب دارد. در آکسفورد می بینیم عنوان استاد فیزیک ریاضی، استاد حکمت طبیعی است. ایس نشان می دهد که رشتهٔ فیزیک از درس حکمت طبیعی منشأ گرفته. برنامهٔ ایس درس از روی یکی از کتابهای ارسطو به نام فیزیک [یا سماع طبیعی] تنظیم شده بود.

نوشته های ارسطو الگوی برنامهٔ درسی در قرون وسطا بود که از منطق شروع می شد. منطق از ابداعات ارسطو بود ولی در قرون وسطا رشد عظیم کرد و یکی از اولین چیزهایی بود که همرکسی در آن زمان به دانشگاه می رفت، می بایست یاد بگیرد. ما در سالهای اخیر بسیاری از قضایا و فنون منطقی ظریفی را که در اواخیر قرون وسطا کاملا برای دانشجویان جنبهٔ عادی و مأنوس داشت، از نبو کشف کرده ایم. در دورهٔ رنسانس و دورهٔ اصلاح دین، رشد منطق متوقف ماند و تا پایان قرن نوزدهم فقط به صورت دم بریده و ناقص در اغلب دانشگاههای اروپایسی تدریس می شد. در اواخر قرن نوزدهم، نسل جدیدی از دانشمندان منطق تدریس می شد. در اواخر قرن نوزدهم، نسل جدیدی از دانشمندان منطق

ریاضی - مثل گوتلوب فرگه ۱ در آلمان و برتراند راسل و آلفرد ندورث وایتهد در انگلستان - از راه ریاضیات به سراغ منطق رفتند و هدفشان این بود که ریشههای ریاضیات را در منطق پیدا کنند. منطق دوباره به دست اینگونه افراد شکوفا شد و یکی از میوه هایش کتاب بسزرگ مبادی دیاضی بود. وایتهد و راسل میخواستند در این کتاب نشان بدهند که اگر بدیهیات منطقی را به طور منظم مورد مطالعه قرار بدهیم، کل حساب مقدماتسی را می توانیم از همین اصول بدیهی استنتاج کنیم. احیای منطق در اوایل قرن بیستم، به کشف شعبه هایی از منطق در ایسام قبل و بعد از جنگ جهانسی دوم منجر شد که از قرون وسطا تا آن وقت بکلی از نظر پنهان مسانده بود. تا پیش از نسل خود من، مردم هنوز این دو فصل تاریخ منطق را به هم وصل نکرده بودند و نمی دانستند که بعضی از جدید ترین اندیشه ها در منطق، وصل نکرده بودند و نمی دانستند که بعضی از جدید ترین اندیشه ها در منطق،

متی : من شخصاً وقتی اول به فلاسفه ای مثل دانیز اسکوتوس و ویلیام آکمی برخوردم، به یاد مطالعات چند سال پیش خودم در منطق قسرن بیستم افتادم. فکر می کردم به عده ای نویسندگان دور و نامأنوس و حتی بیگانه برخواهم خورد. اما، بر خلاف انتظار، دیدم سر و کارم با افرادی افتاده که به کارهایی کاملا آشنا مشغولند. حتی لحن بیانشان هم به گوشم آشنا بود. بنا بر این، آیا می شود گفت که محور فلسفه الاقل به صورتی که در اروپای غربی تدریس و مطالعه می شده در قرون وسطا منطق بوده و در حال حاضر هم منطق است، ولی در بخش اعظم دورهٔ فاصل، این طور نبوده است؟

کنی: بله، می شود گفت. به همین دلیل کسی که در فلسفهٔ جدید تحصیل کرده، وقتی متون اواخر قسرون وسطا را مسیخواند، گاهسی چنین احساس عجیبی از آشنایی و موافقت می کند. ولسی بعد از قسرون وسطا، مردم علاقه ای را که به منطق و مطالعهٔ فلسفسی زبان داشتند، از دست دادند. البته به مطالعهٔ زبان از نظر فن سخنوری و از لحاظ ادیسی تسوجه

<sup>1.</sup> Gottlob Frege 2. Bertrand Russell

<sup>3.</sup> Alfred North Whitehead 4. Principia Mathematica.

فراوان داشتند، اما علاقهٔ سابق بهرابطهٔ زبان با منطق را از دست دادند. از دکارت بهبعد، توجه فلاسفه بیش از هر چیز به شناخت شناسی اجلب شد، اساس شناخت شناسی این پرسش است که ما چگونه به چیزهایی که می دانیم، اسولاً می کنیم؟ چگونه چیزهایی را که می دانیم، اصولاً می توانیم بدانیم؟ شناخت شناسی، زبان و منطق را پس زد. اما از زمان فر گه و راسل تا نسل حاضر، منطق و زبان، بخصوص در انگلستان و امریکا، دوباره در فلسفه جلو افتاده اند. سؤال بزرگ فلاسفه در سالهای اخیر این بوده که «معنای آنچه می گویسی چیست؟» نسه اینکه «چسه می دانسی؟». خصوصیت فلسفه در قرون وسطا این بود \_ و امروز هم همین است \_ که هر سؤالی در علوم یا در ریاضیات یا در هر چیز دیگر باید توام با آگاهی به این باشد که معنای سؤالی که می کنیم چیست.

متحی: همانطور که در مقدمهٔ این بحث متذکر شدم، رایج تریس اتهام علیه فلسفهٔ قرون وسطا بهطور کلی این بوده و هست که فلاسفه در آن عصر، پیش از شروع به کار، اول بهیك سلسله معتقدات پر طول و تفصیل دربارهٔ کل هستی ملتزم می شدند و، بنا بر این، بهجای اینکه بیطرفانه وارد تحقیق بشوند، به دنبال دلایل قوی برای اثبات معتقداتشان می گشتند، شما اگر در مقام پاسخگویی بر می آمدید، به این اتهام چه جوابی می دادید؟

کنی: این ضرورتاً اتهام مهمی علیه هیچ فیلسوفی نیست که بگویند برای اثبات آنچه از پیش به آن معتقد بوده، به دنبال دلایل قوی می گردد. دکارت را مثال می زنم که با لباس راحت کنار آتش نشسته بود و برای اثبات این موضوع، دنبال دلایل قوی می گشت و می دانید که چقدر طول داد تا بالاخره دلایلی را که می خواست، پیدا کرد. بر تراند راسل، آکویناس را متهم می کند که حقیقتاً فیلسوف نبوده چون می خواسته آنچه را به هر حال به آن معتقد بوده، ثابت کند. اما عجیب است که راسل چنین اتهامی به آکویناس بزند که خودش در هبادی دیاضی برای اینکه ثابت کند دو دو تا چهارتاست بینی چیزی که همه عمر به آن معتقد بوده و صدها صفحه

<sup>1.</sup> epistemology

مطلب مىنويسد.

متحى : مطلبي كه الآن فرموديد حائز نهايت اهميت است ولى چون تصور نمی کنم برای مردم بآسانی قابل درك باشد، ارزش دارد مورد تأكيد قرار بگيرد. هر فيلسوف درخور اعتنا و مهمي بايد اعتقاداتي متمایز از دیگـران داشته باشد، و گرنــه آدم درخور اعتنا و مهمی نخواهد بود. در طول هزاران سال، تقریب هیچ گونه عقیدهٔ فلسفیی نبوده که در تصور بگنجد و مدورد تصدیق یکی از فیلسوفان واقع نشدهباشد. اما آنچه يلك فيلسوف خوشنام را از يك فيلسوف بدنام ممتاز ميكند اين نيست كــه اولی به یك سلسله عقاید «صحیح» و اصولی پای بند است؛ و جه امتیازشان این است که اولی، صرف نظر از اینکه چه عقیده ای داشته باشد، حاضر است دلایلی بر صحت عقیدهاش بیاورد و آن دلایــل را در معرض سخت ترین و دقیق ترین کند و کاوها قرار بدهد و به نتیجهٔ این کند و کاوها تسلیم شود. تصورات و دلایل و روشهایی را که دارد در معرض تحلیل انتقادی خودش و دیگران میگذارد و نتایج بررسی را میپذیرد. تا هنگامی که این کار را با صداقت فكرى كامــل انجام بدهد، بهمعناى صحيح فيلسوف است، صرف نظير از اينكه مسيحي باشد يا هندو يا ملحد يا هر چيز ديگر. روش تحليلي ثابت كرده است كه بعضى عقايد آنچنان عليل \_ يعنى مثلاً سخيف و نامنسجم یا مستلزم تناقض ـ است که امروز دیگر بر خلاف گذشته ممکن نیست کـه هیچ شخص برخوردار از صداقت فکری و باهوشی قائسل به چنین عقایدی باشد. ترك اینگونه عقاید خودش جزئی از پیشرفت فكری است.

کنی: قدر مسلم اینکه کسی نمسی تواند فیلسوف بسیار خوبی باشد و، با این وصف، به چیزهای بسیار عجیب و غریب معتقد باشد. کار اصلی فیلسوف این است که دلایل محکم را از دلایل سست فرق بگذارد و فرق این دو، بستگی به این ندارد که از کجا شروع می کنید و به کجا مسیرسید. مسن و شما الآن فرق گذاشتیم بین معتقدات شخص و دلایسل او بسر آن معتقدات. این فرق به فلسفهٔ قرون وسطا ارتباط نزدیك پیدا می کند و شاید در آثار هیچ فیلسوفی به قدر توماس آکویناس آشکار نباشد. آکویناس مسیحی مؤمنی بود و، به این جهت، پای بند بسیاری اعتقادات. اما به خیلی چیزهای دیگر هم عقیده داشت چون کتابهای ارسطو و استدلالهای او را

خوانده بود. بنا بر این، میخواست بدقت بین این دو فرق بگذارد: یعنی بین اعتقاداتش به عنوان یك متكلم و اعتقاداتش در مقام یك فیلسوف. به عنوان متكلم، وظیفهٔ خودش می دانست كه آنچه را از مقولهٔ سرگذشت دنیا و رستگاری جهانیان و آیندهٔ دنیا در كتب آسمانی مسیحی و تعالیم كلیسا به وحیی آشكار شده بسود، تبیین و تسوجیه كند. در مقام فیلسوف، می خواست به قدر وسع خودش پی ببرد كه دنیا چگونه جایسی است و چه حقایق ضروری مربوط به این دنیا و تفكر خود ما بدون توسل به وحی الاهی و فقط به كمك عقل، برای ما قابل دانستن است.

متی : یکی از نمونههای این خودشناسی بسیار پسندیده در مورد این فرق که بهخاطر من مانده، در یکی از نوشتههای او بهنام سرمدیت عالما دیده می شود. آکویناس می گوید که بر مبنای ملاحظات فلسفی محض، هیچ دلیلی نیست که فکر نکنیم جهان همیشه و جود داشته و تما ابد هم و جود خواهد داشت. ولسی خود او به عنوان یك مسیحی مؤمن بسه چنین چیزی معتقد نیست، بلکه اعتقاد دارد که خدا عالم را از عدم خلق کرده و بالاخره هم روزی به پایان خواهد رسانید.

کنی: بله، این نمونهٔ بسیار خوبی است. عدهای از فلاسفهٔ مسیحی در آن زمان فکر می کردند می شود ثابت کرد که جهان سرآغازی داشته [یا حادث است] و به این جهت چنین تصوری داشتند که به بعضی از اقسام مجموعه های نامتناهی معتقد نبودند. آکویناس عیب این استدلال را نشان می دهد و دلیل می آورد که، بر خلاف عقیدهٔ ارسطو، هیچ تناقضی در این فکر نیست که جهان از ازل بوده و تا ابد هم ادامه خواهد داشت. به عقیدهٔ او، کسی نمی تواند صرفاً بر پایهٔ عقل بشر [و بدون توسل بهوحی] ثابت کند که آغازی برای جهان و جود داشته است یا و جود نداشته [حدوث یا قدم عالم]، و ارسطو که چنین کاری را امکان پذیر دانسته، محل ایراد است. آکویناس از ارسطو فیلسوف شکاك تری است و می گوید هیچیك از این دو قضیه قابل اثبات نیست. ممکن است بهرسید پس خودش چرا معتقد این دو قضیه قابل اثبات نیست. ممکن است بهرسید پس خودش چرا معتقد بوده که جهان آغازی داشته است؟ اگر او می خواست به این سؤال

<sup>1.</sup> On the Eternity of the World.

جواب بدهد، به مفر تکوین در تورات استناد می کرد. به عبارت دیگر، در مقام یک مسیحی و یك متکلم به چنین چیزی معتقد بود، نه به عنوان یك حکیم.

در مقدمهٔ این بحث، شما به دو کتاب بزرگ او، هجموعه در دد کافران و مجموعهٔ علم کلام، اشاره کردید. مجموعه در دد کافران به قصد نگارش یک اثر فلسفی نوشته شده و خطاب به کسانسی مانند مسلمانسان و یهو دیان و ملحدان است که مسیحی نیستند. آکویناس میخواهد دلایلی بسرای اینگونه افراد بیاورد ـ دلایلی که هر انسان با حسن نیتی می توانسد تشخیص بدهد که دلایل محکمی است ـ مبنی بر اینکه خدا هست و نفس انسان جاوید است و جز اینها. مجموعهٔ علم کلام خیلی فسرق دارد: خطابش به مسیحیان است و خضایایی را که در تورات و انجیل آمده است می پذیرد و مبنای استدلال قرار می دهد، ولسی با وجود اسمش که حکایت می کند کتاب دربارهٔ کلام است، می دهدار بسیار زیادی افکار فلسفی هم در بر دارد.

متلى: اجازه بدهيد حواسمان را روى يك مسألهٔ فلسفى خاص جمسع کنیم و مسألدای را بگیریم که هم اساسی است و هم در سرتاسر قسرون وسطا مورد توجه حكما بوده. اين مسأله را انتخاب كنيم كـه آيــا وجــود خداوند را ممكن است با برهانهاى منطقى ثابت كرد و اگر ممكن است، آن برهان چیست؟ ولی اول اجازه بدهید من هم به گفته های شما دربارهٔ آن دسته از اهل کلیسا که کافران را مخاطب قرارمیدادند، چیزی اضافه کنم. بعضی از این عده چنین کاری را تکلیف دینی خودشان می دانستند، ولی می دیدند که در بحث با کافران، استناد به مرجعیت کلیسا یا حجیت انجیل بیهوده است چون طرف مقابل ایس مرجعیت و حجیت را قبول ندارد. به این جهت، این جماعت فقط به استدلالهایی تکیه می کردند که خود بخود مجاب كننده باشد و تشخيص مي دادند كه بيهوده نبايد خودشان را دربارهٔ قوت و استحکام برهانها فریب بدهند چون اگر استدلال ضعیف باشد، در مقابل شکاکان باهوش تاب نخواهد آورد و در هم کوبیده خواهد شد. بنا بر این، می بینیم که فلاسفهٔ مسیحی زبردست در قرون وسطا، حتی براهین خودشان را در اثبات وجود خدا مورد انتقادهای کوبنده قرار مىدهند، و البته چنانكه كمى قبل هم گفتيم، اين كارى است كه هر فيلسوف

مسيحي بايد بكند.

به نظر من، معروفترین بسرهان بسرای اثبات وجدود خدا در تساریخ فلسفه، همان، باصطلاح، برهان وجودی است که نه تنها بارها در قرون وسطا زیر و رو و حلاجی شده، بلکه از ندو در آثار دکارت و اسپیندوزا و لایب نیتس و کانت سر بلند می کند و حتمی امروز هم مدورد تدوجه است. معروفترین صورت را آنسلم در قرن یازدهم [میلادی] بسه برهان و جدودی داده. ممکن است توضیح بفرمایید که این صورت بندی چه بوده است؟

کنی : بله، ولی پیش از این کار، باید به کسانی که بحث ما را دنبال می کنند ترونیح بدهم که اصولا برهان وجودی چیست، چون کلمه «وجودی» ممکن است اسباب سردر گمی بشود. در قرون وسطا و دورههای بعد، دو قسم برهان برای اثبات وجود خدا اقامه می شد. در قسم اول که معرونترین نمونهاش «طرق پنجگانه» توماس آکویناس قدیس است، شما یکی از خصوصیات جهان خارج را مبدأ قرارمی دهید و از خصوصیت بسیار بارزی شروع می کنید، از قبیل اینکه بعضی چیزها از یك جا به جای دیگر حرکت می کنند یا بعضی چیزها پا به هستی می گذارند و بعد نابود می شوند. توماس این قبیل امور را به اضافهٔ چند حقیقت کلی فلسفی مبدأ قرارمی دهد و ثابت می کند که چیز قابل تشخیصی در دنیا هست که بشر اسمش را خدا می گذارد. این قسم برهان را «برهان کیهان شناختی » اسمش را خدا می گذارد. این قسم برهان دور و بر ما شروع می شود. اما برهان وجودی از قسم دیگری است چون خود تصور یا مفهوم خدا را برهان وجودی لازم نیست برای برهان وجودی لازم نیست برای اینکه نقطهٔ آغازی پیدا کنید، از قلمرو فکر و تصور خارج بشوید.

آنسلم قدیس، معروفترین صورت را به ایس بسرهان داده و ظاهر آخودش مبدع آن بوده است، چون سایر برهانها در حقیقت از اندیشه هایی که در آثار ارسطو دیده می شود، منشأ می گیرند. بسرهان آنسلم بسیار ابتکاری و هوشمندانه است و تعریف لفظ «خدا» را مبنا قرار مسی دهد. آنسلم می گوید خدا چیزی است که بزرگتر از آن متصور نیست. خوب، این تعریف بظاهر

<sup>1.</sup> ontological argument



توماس آکویناس قدیس (حدود ۲۴-۱۲۲۵ میلادی)

عیبی ندارد و حتی کسی که بهخدا معتقد نیست، ممکن است در پذیرفتنش اشكالي نبيند، چون ولو شما بهچيزي ايمان هم نداشتهباشيد، بمهرحال به تعریفی از آنچه به آن ایمان ندارید، نیاز مندید. پس حتی اشخاص ملحد هم احتمالاً با این تعریف که خدا چیزی است که بـزرگتر از آن متصور نیست، موافق خواهند بـود. ولـی بعد آنسلم بهشخص ملحـد می گویـد: «خوب، حالا که این طور است، فرض کنید خدا فقط وجود ذهنی دارد و در خارج موجود نیست. به هر حال ناچارید وجود ذهنی خدا را قبول داشته باشید چون در این لحظه دربارهٔ خدا فکر میکنید و اینکه چیزی در ذهن وجود داشته باشد، یعنی همین. ولی اگر خدا فقط در ذهن ما موجود بود و وجود خارجی نداشت، شما می توانستید چیزی بـزرگتر از او تصـور کنید \_ یعنی چیزی تصور کنید عیناً مانند خدایسی که الآن در بارهاش فکر مسی کنید، منتها هسم موجبود در خارج و هسم مبوجبود در ذهبن شما و، بنا بر این، بزرگتر. پس، چیزی بزرگتر از خدا متصور میشد. ولی ما قبول کر دیم که خدا چیزی است که هیچ چیزی بیزرگتر از او متصور نیست، در حالى كـ شما همين الآن چيزى بىزرگتر از خدا تصور كرديد. اين محال است، یعنی چیزی است کـه بـه تناقض منجر می شود و آنچه مـا را به این نتیجهٔ مستلزم تناقض سوق داد، فرض ما بـود کـه گفتیم خـدا فقط و جود ذهنی دارد و در خارج موجود نیست. پس باید تصدیق کنیم که خدا وجود خارجی هم دارد.»

متی: این برهان فوق العاده پریشان کننده است، چرا که، لااقل این روزها، هر کسی که آن را می شنود، ناچار احساس می کند عیبی در آن و جود دارد. اما وقتی می خواهید انگشت روی این عیب بگذارید و بگویید اشکال چیست، می بینید این کار به طرز مبهوت کننده ای مشکل است.

کنی: کاملاً با شما همعقیده ام. من خودم یکی از کسانسی هستم که فکر می کنم عیبی در این استدلال هست. ولی فکر نکنید روند جدیدی در فلسفه باعث شده که مردم فکر کنند برهان و جودی عیب دارد. آکویناس هم این برهان برایش قانع کننده نبود و برای اثبات معیوب بودنش زحمتها کشید. از همه جالب توجه تر اینکه خیلی از فلاسفهٔ بزرگ در طول تاریخ فکر کرده اند که عیبی در این برهان هست، ولی دلایلی که آورده اند در مورد

هر كدامشان چيز ديگرى بوده. تا امروز حتى تا اين اندازه هم اتفاق نظر نيست كه عيب برهان وجودى در كجاست. حتى اتفاق نظر نيست كه آيا اصولاً عيبى وجود دارد يا نه. اخيراً گروهى از فلاسفهٔ دين در امريكا پيدا شده اند كه با استفاده از آخرين فنون منطق رياضى، ببرهان وجودى را از نو زنده كرده اند و كوشيده اند اين برهان را به نجوى ارائه بدهند كه در سياق ساختهاى منطق معاصر قانع كننده باشد. بنا بر اين، برهانى كه بيست سال پيش تصور مى شد مرده و هفت كفن پوسانده، امروز زنده و سرحال از ايالت اينديانا و كاليفرنيا سر در آورده است.

مگی: شما قبلاً به چند و جه شبه چشمگیر بین فلسفهٔ قرون وسطا و فلسفهٔ ما در عصر حاضر قائل شدید و گفتید که در هر دو، بر خلاف فلسفهٔ دورهٔ فاصل، منطق جنبهٔ محوری داشته و باز در هر دو، بر خلاف فلسفهٔ دورهٔ فاصل که به زبان التفاتی نداشت، روش کار تحلیل زبان بوده است. و حالا می فرمایید که هر دو به برهان وجودی توجه داشته اند. پس معلوم می شود شباهت درخور تأکید دیگری هم بینشان وجود دارد و آن این است که در هر دو، توجه هم به مسائل مرتبهٔ اول معطوف است بیعنی مسائل زندگی که مستقیماً با آنها برخورد می کنیم و هم به مسائل مرتبهٔ دوم آب یعنی مفاهیم و دلایل و روشها و غیره که ضمن بحث لفظی دربارهٔ مسائل مرتبهٔ اول پیش می آیند.

کنی: ایسن یکسی از تغییرات بالنسبه اخیسر در فلسفهٔ انسگلیس و امریکاست. در زمانی که من و شما تبازه میخواستیم وارد فلسفهٔ تحلیلی بشویم، بهما می گفتند که کار فیلسوف اخلاق این نیست که به کسی بگوید آیا دروغ گفتن رواست یا زنا کردن قبیح است یا با کدام ملاك باید سنجید که فلان جنگ عادلانه است. البته کسی در اهمیت اینگونه مسائل شکسی نداشت؛ منتها می گفتند کار فیلسوف پرداختن به این قبیل امور نیست: کار فیلسوف، متعلق به مرتبهٔ دوم است، یعنی تحلیل زبان و مفاهیمی که در حکم کردن به این مسائل مرتبهٔ اول بکارمی رود. در ده سال اخیر، دوباره توجه به مسائل اخلاقی زنده جلب شده است و امروز عقیده بر این است که

<sup>1.</sup> first - order problems

<sup>2.</sup> second - order problems

اینگونه مسائل به فیلسوفان از حیث فیلسوف بودن هم مربوط می شود و ند فقط از جهت شهروند یا انسان اخلاقی بودن از باب مثال، فلاسفه در زمینهٔ مسائل راجع به اخلاق پزشکی خدمات بزرگی کرده اند و دربارهٔ مسألهٔ حفظ جان بیمار و اینکه قطع کردن وسایل مصنوعی ادامهٔ حیات در مورد بعضی از بیماران چه موقع صحیح است، طرف مشورت قرار می گیرند. در انگلستان ریاست کمیسیونی که می بایست دربارهٔ اخلاقی بودن آزمایش روی جنین تحقیق کند، به عهدهٔ یک فیلسوف بود. از ایس گذشته، اخیراً توجه زیادی به رابطهٔ فلسفهٔ اخلاق با جنگ مبذول می شود.

متحی ؛ اجازه بدهید همین مسألهٔ آخر را بهعنوان مثال انتخاب کنیم. شما خودتان اخیراً کتابی دربارهٔ نیروی بازدارندهٔ هستهای نبوشته اید و راجع به این موضوع بحث کرده اید که آیا در هیچ اوضاع و احوالی ممکن است جنگ هستهای اخلاقاً قابل توجیه باشد؟ در ایس بحث، شما کل سوابقی را که از قرون وسطا به بعد در زمینهٔ نظریات مربوط بسه «جنگ عادلانه» یا «جنگ موجه» و جود داشته مطرح کرده اید و بحق متذکر ایس نکته شده اید که هر فرد عاقلی باید به دلایلی که در این خصوص اقامه شده، علاقه مند باشد. ممکن است بفرمایید این دلایل چه بوده؟

کنی: نظریهٔ جنگ عادلانه در قرون وسطا، در آکویناس، در مرحلهٔ جنینی وجود داشت و در آثار مدرسیون بعد از قرون وسطا بیشتر پرورش پیدا کرد. مسأله دو جنبه دارد. در چه شرایطی جنگ کردن اخلاقاً صحیح است؟ و اگر کسی به جنگ برود، از نظر اخلاقی چه حدودی بسرای نحوهٔ عملیات جنگی و جود دارد - مثلاً چه چیزهایی را ممکن است هدف قرارداد یا چه رفتاری باید با اسیران داشت؟

نظریهٔ جنگ عادلانه، نظریهای است در حد وسط، بین دو قطب مخالف. در یك قطب، نظریهٔ صلحطلبان است که می گویند اصولاً چیزی به نام جنگ عادلانه وجود ندارد و هر جنگی بر خلاف اخلاق و زشت است هر قدر هم آرمانها و اصولی که به خاطر آنها جنگ در مسی گیرد، والا باشند. در قطب دیگر، نظریهٔ کسانی است که می گویند در اینکه جنگ چیز وحشتناکی است حرفی نیست؛ ولی وقتی کسی وارد جنگ شد، دیگر هیچ گونه قاعدهٔ اخلاقی وجود ندارد و تنها اصل مطلق اخلاقی، پیروزی در

جنگ به مؤثر ترین وسیلهٔ ممکن است. اصحاب سنت جنگ عادلانه می گویند که هیچیك از این دو عقیده درست نیست. بعضی ارزشها از خود حیات هم اهمیتشان بیشتر است و جنگیدن به خاطر این ارزشها مشروع است، ولی مشروعیت جنگ هم حدی دارد. باید دلیل محکم و موجهی برای جنگیدن وجود داشته باشد و باید ارزشهایی که به خاطر آنها به جنگ می روید، برای این طرز دفاع اهمیت کافی داشته باشند. وانگهی، در جنگ هم حدودی برای انتخاب هدف وجود دارد: افراد بیگناه نباید عمد آکشته شوند، خواه مقصود از افراد بیگناه مردم غیر نظامی باشد که در جنگ مداخلهای ندارند و خواه رزمندگان سابق که فعیلاً در اسارت هستند. مفهوم قرون وسطایی «جنگ عادلانه» پایدهٔ دو تا از پرمعنات رین آثاری است که در جریان بحث اخیر راجع به سلاحهای هسته ای نوشته شده است؛ در انگلیس، کتابی که کلیسای انگلستان زیر عنوان کلیسا و بمب [اتمی] انتشار داد، و در ایالات متحد، نامیهٔ اسقفهای امریکایی کاتولیك دربارهٔ سلاحهای هسته ای و نیروی بازدارندهٔ هسته ای امریکایی کاتولیك دربارهٔ سلاحهای هسته ای و نیروی بازدارندهٔ هسته ای.

من گیرد. آکویناس را امروز می شود، باصطلاح، فیلسوف رسمی کلیسای کاتولیك رومی تلقی کرد، این طور نیست؟

کنی: حقیقت این است که دورهای که می شد چنین حرفی دربارهاش زد، بتازگی تمام شده. تا پیش از قسرن نوزدهم، آکویناس با اینکه از احترام فوق العاده برخوردار بود، به هیچوجه فیلسوف رسمی کلیسای کاتولیك رومی محسوب نمی شد. شاید فیلسوف رسمی سلسلهٔ دومینیکن بود ولی سلسلهٔ دومینیکن بخش کوچکی از کلیسای کاتولیك است. در قرن نوزدهم، پاپ لئوی سیزدهم فتوایی صادر کرد و جایگاه خاصی به آکویناس در تدریس فلسفه و کلام در حوزهها و دانشگاههای کاتولیك اختصاص داد. احساس خود من ایس است که از زمان دومین شورای واتیکان، نفوذ کویناس در نهادهای مذهب کاتولیك بمراتب کاهش پیدا کرده و، بعکس، چون او دیگر سخنگوی هیچ خط حزبی خاصی تلقیی نمی شود، شهرت و چون او دیگر سخنگوی هیچ خط حزبی خاصی تلقیی نمی شود، شهرت و

<sup>1.</sup> The Church and the Bomb.

اعتبارش در جهان غیرکاتولیك بالا رفته است. توجه به آثار آکویناس بخصوص در امریکا رو به افزایش است که افراد غیرکاتولیك و بلکه غیر مسیحی اخیر آسخت تحت تأثیر نبوغ فلسفی او قرار گرفته اند.

ه گی : اجازه بفرمایید موضوع اساسی دیگری برای اظهار نظر خدمتتان مطرح کنم که امروز هم به قدر قرون وسطا مورد توجه است. هر شخص با فکری به این مسأله علاقه مند است که آزادی اراده [یا اختیار] ما تا چه حد است. پیداست که از لحاظ عملی نتایج بسیار مهم بر ایس مسأله متر تب می شود. یکی از دلایل علاقهٔ خاص حکمای قرون وسطا به این مسأله، اصل فضل الاهی در دین مسیح بود که می گفت انسان نمی تبواند فقط با تلاش خودش رستگار بشود و محتاج فضل الاهی هم هست. ولی اگر این طور باشد، این سؤال پیش می آید که ما تا چه حد و از کدام جهات براستی مهم، در اعمالمان مختاریم؟

کنی: در قرون وسطا دو مسألهٔ در هم بافته مطرح بود: یکی فلسفی و دیگری کلامی. مسألهٔ فلسفی این بود که چگونه علم ازلی خداوند را با مختار بودن بشر وفق بدهیم. نه فقط فلاسفهٔ قسرون وسطا، بلکه خیلی از حکمای یونانی و اسلامی هم که دربارهٔ ذات الاهی تعمق می کردند، به این نتیجه رسیده بودند که یکی از چیزهایی که ما دربارهٔ خداوند می دانیم البته اگر اصولا چیزی دربارهٔ او بدانیم - این است که او به آینده علم دارد و می داند که در آتیه چه روی خواهد داد. خسوب، ولی اگر من و شما مختار باشیم، این طور بنظر می رسد که آنچه امروز تصمیم به انجامش می گیریم تعیین می کند که فردا چگونه خواهد بود، در حالی که اگر خداوند از پیش بداند که من و شما فردا چه خواهیم کرد، معلوم نیست خداوند از پیش بداند که من و شما فردا چه خواهیم کرد، معلوم نیست چطور امروز ممکن است در تصمیماتمان آزاد باشیم. ایس مسألهای جلور امروز ممکن است در تصمیماتمان آزاد باشیم. این مسألهای صرف نظر از اینکه به گفته های تورات و انجیل درباره خدا مؤمن باشد یا نه.

اما برای مسیحیها \_ بخصوص مسیحیان پیرو مسلك آو گوستینوس

<sup>1.</sup> Divine Grace

قدیس مسألهٔ دیگری هم مطرح بود که اختصاص بهخودشان داشت، چون آوگوستینوس، خاصه در اواخر عمر، بر این اصل تأکید فراوان کرده بود که هیچکس رستگار نمی شود و به به شت نمی رود مگر آنکه خداوند از ازل چنین چیزی را برایش مقدر کرده باشد. پس این مسأله ای اضافی برای مسیحیان بود.

متکلمین و فلاسفهٔ قرون وسطا با صبر و حوصله برای گره گشایی از دو مفهوم اختیار و علم ازلی زحمت می کشیدند تا نشان بدهند که ایس دو را می شود با هم وفق داد. نکتهٔ جالب توجه از نظر فلسفی ایس است که حتی امروزه کسانی که به هیچ وجه به خدا توجه ندارند و فقط به موجبیت [یا جبر] علمی ا علاقه مندند، همان کوششها را عیناً تکرار می کنند. گامهای منطقی کسی که بخواهد در قسرن بیستم مسوجبیت فیزیکسی را بسا احساس ما از آزادی اراده سازش بدهد، غالباً باید همان گامهایی باشد که در قسرن جهاردهم [میلادی] برای وفق دادن تقدیر الاهسی با مختار بسودن انسان برداشته می شد.

متی : اگر، همانطور که من امیدوار بودهام، بحث منا بعضی از مردم را بهشوق بیاورد که برای اولین بار آثنار فلسفی قنرون وسطنا را بخوانند، شما توصیه می کنید از کجا شروع کنند؟

گنی: آثماری که برای مبتدیان آسان باشد فسراوان نیست. دلیلش این است که، چنانکه گفتم، بیشتر آثار فلسفی بزرگ قرون وسطا مطابق سنت دانشگاهی نوشته میشد و کتبی درسی و بسیار فنی است. اما دو کتاب کوتاه هست که ممکن است انتخاب کرد. اولیی همان کتابی است که خودتان از آن شروع کردید، یعنی ۱عترافات آوگوستینوس.

مگی: اعترافات براستی کتابی عالمی و خواندنسی است و این روزها بآسانی با جلد شمیز هم در دسترس است.

کنی: اعترافات یکی از بزرگترین زندگینامه هایی است که تاکنون در دنیا کسی از خودش نوشته و احتمالاً اولین زندگینامهٔ خودنوشت به معنای امروزی کلمه است. کتاب سرشار از بازاندیشیهای شخصی

<sup>1.</sup> scientific determinism

آوگوستینوس و خاطرههای لطیف خانوادگی و بینشهای عمیق در خصوص کودکی و رشد و باروری خود اوست و بعد مسی پردازد به عالیترین افکار مجرد فلسفی و بالاخره مسألهٔ ماهیت زمان را عنوان می کند که هنوز به صورت زنده در بحثهای فلسفی مطرح است.

کتاب دیگری که توصیه مسی کنم، ملخص تمهیدی آنسلسم است. برهان هوشمندانه ای که آنسلم برای اثبات وجود خدا اقامه می کند و مسن در قالب عباراتی متفاوت بیان کردم، در همین کتاب آمده است. برای افراد تازه کار ممکن است جالب توجه باشد که اول به نوشتهٔ آنسلم نگاه کنند که خواندنش بیش از یك بعداز ظهر طول نمی کشد، و بعد ببینند آیا من این برهان را درست بیان کرده ام و آیا اصولا با استدلال آنسلم قانع می شوند یا نه.

متحی: در مقدمهٔ این بحث گفتم که در نسلهای اخیر فلسفهٔ قرون وسطا در بوتهٔ اهمال افتاده و به مرتبهٔ خوار و خفیهٔی تنزل پیدا کرده است. ولی ضمناً باید اضافه کنم که احساس می کنم وضع سرانجام رو به تغییر است. عدهٔ فلاسفهٔ برجسته ای که در محضر همگان به فلسفهٔ قسرون وسطا علاقه نشان می دهند و خود شما یکی از آنها هستید و هر روز بیشتر می شود. آیا به نظر شما، تجدید علاقه ای به مقیاس وسیع نسبت به این فلسفه در حال تکوین است؟

کنی: البته فقط در مکتب فلسفی انگلیس و امریکا فلسفه قسرون وسطا دچار غفلت و خواری شده. در کشورهای دیگر اروپها ایس فلسفه مدتهاست که موضوع مطالعات پر رونیق بوده است. اما در امریکا هم در حال حاضر نه فقط به فلسفهٔ قرون وسطا، بلکه به هر چیز مربوط به آن دوران، علاقهٔ جدیدی دیده می شود.

<sup>1.</sup> The Proslogion.



## دکارت

محفت و محو با برنارد ویلیامز

### مقدمه

معمولاً هرگاه اصطلاح «فلسفهٔ جدیدا» در دانشگاهها بکارمی رود، برای متمایز کردن این فلسفه از فلسفهٔ قدیم و فلسفهٔ قدرون وسطاست. بنا بر این، فلسفهٔ جدید به معنای فلسفه از دورهٔ اصلاح دین [در قرن شانزدهم] تا امروز است، نه فلسفهٔ قرن بیستم. کسی که عمومـآ ـ و، بـه نظر من، حقاً \_ بنیادگذار فلسفهٔ جدید محسوب می شود، دکارت است. پس، به عبارت روشنتر، اصطلاح «فلسفهٔ جدید» یعنی «فلسفه از دکارت به بعد». رنه دکارت در ۱۵۹۶ در فرانسه به دنیا آمد و تحصیلاتی فوق العاده خوب كرد، البيته فكر فوق العاده مستقلي هم داشت. هنوز درس مي خـواند کـه متـوجه شد بزرگانی کـه سخنانشان حجت محسوب مـیشود، غالباً استدلالهای نادرست می کنند. در جوانی وارد نظام شد و به نقاط مختلف اروپا سفر کرد ولی هیچ جا به جبهه نرفت. بزودی نظرش به این حقیقت جلب شد که صحنهٔ زندگی هم مانند جهان کتاب، سرشار از تضاد و تناقض است و این مسأله را مورد توجه قرارداد که آیا راهمی هست که آدمیان بتوانند از آن طریق به چیزی یقین پیدا کنند، و اگر هست، ایس راه چگونه است. از آن پس دکارت از سفر دست کشید و در هلند که حیات فکری در آنجا از همه جا آزادتر بود، گوشه نشینی اختیار کرد و در فاصلهٔ بیست سال \_ از ۱۲۹۹ تا ۱۶۹۹ \_ آثاری در ریاضیات و فلسفه بسوجود آورد که از نظر عمق و اصالت نظیر نداشت و همچنین تحقیقات فراوان در علوم انجام داد. (فلسفه و علوم هنوز دو چیز جدا بهحساب نمسی آمدند و همچنان تا قرن هجدهم تفكيك نشده باقي بودند). شعبهٔ معروف بـههندسهٔ

<sup>1.</sup> Modern Philosophy

تحلیلی در ریاضیات از ابداءات دکارت است که به فکر افتاده بود وضع هــر نقطه را برحسب فاصلهاش از دو خط ثابت اندازه بگیرد. بنا بر این، هـر بار که بهیك نمودار بر میخوریسم، در واقسع بسهچیزی نگاه مسیكنیم كسه د کارت اختراع کرده. بهدو خط قائمی که همیشه در هر نمودار بچشم میخورد، به یاد د کارت، «محورهای کار تزین، » می گویند («کار تزین» صفتی است که از اسم «دکارت» درست شده). مشهور ترین آثار فلسفی دکارت دو کتباب است: یسکسی گفتاد در دوش [داه بردن عقل] و دیگسری تأملات [در فلسفهٔ اولي] که اولي در ۱۶۳۷ منتشر شد و دومي در ۱۶۴۲. دکارت هرگز ازدواج نکرد ولی دختر نامشروعی داشت که در پنج سالکی مرد و مرکش بزرگترین ضربهٔ عاطفی را در زندگی بهپدر زد. او همیشه برازنده لباس میهوشید و مباهات می کرد که افسر ارتش است و عموماً مصاحبت مردان كار و داد و ستد را بههمنشيني دانشمندان تــرجيح میداد. اما در سالهایسی که سرگرم کار خلاق بسود، بها کسی معاشرت نداشت و منزوی زندگی می کرد. در پنجاه و سه سالگی به اصرار ملکه کریستینا، شهبانوی سوئد، و بر خلاف میل خودش، به استکهلم رفت تا بهملکه فلسفه درس بدهد. این کار ، خطایی مرکبار بود. دکارت در زمستان طاقت فسرسای سوئد بهذات السریم دچار شد و سال بعد، در ۱۶۵۰ در گذشت.

از پروفسور برنارد ویلیامز ، استاد فلسفه در دانشگاه کالیفرنیا در برکلی و صاحب یکی از معروفترین کتابها دربارهٔ دکارت، دعوت کردهام که با من در بحث راجع به نخستین فیلسوف از فلاسفهٔ جدید شرکت کند.

<sup>1.</sup> Cartesian axes

<sup>2.</sup> Discourse on the Method.

<sup>3.</sup> Meditations.

<sup>4.</sup> Christina.

<sup>5.</sup> Bernard Williams

معی : تصور می کنم بهترین راه آغاز بحث این است که اول ذهنمان را دربارهٔ اینکه دکارت از کجا شروع کسرد، روشن کنیم. بفسرمسایید کسه دکارت وقتی شروع می کرد، مسألهٔ عمدهاش به تشخیص خودش چه بود؟

ویلیامز : دکارت بهدلیل تحصیلاتی که خودتان به آن اشاره کردید و تجربه هایی که در زندگی اندوخته بود، توجهش به این فکر جلب شده بود که هیچ راه مطمئنی برای کسب شناخت و جود ندارد. بنظر میرسید که بعضى اقسام شناخت وجود دارد ولى هيچ روش شايان اعتمادى نيست كه مردم از آن راه به پیشبرد معرفت موفق شوند. برای اینکه بـهموضوع در چشمانداز تاریخی زمان خودش نگاه کنیم، لازم است توجه داشته بآشیم که علم [science] به معنایی که ما امروز در نظر داریم، در آن روزگار براستی وجود نداشت. علم بـ معنای یك كار سازمان داده شده بین المللی تو أم با روشهای پژوهشی معین و آزمایشگاه و مانند آن، در کار نبود. میدان حتی برای ابراز عقاید بسیار مختلف باز بود کـه اصولاً چه امکانی برای و جمود علم هست. از یك طرف، بعضی افراد ـ افراد كاملاً باشعور ـ عقیده داشتند که اگر کسی روش درست را پیدا کند، دیری نخواهد گذشت كه بـهحل همـهٔ مشكلات اساسي درك طبيعت مـوفق خواهد شد. مثلاً فرانسیس بیکن، سیاستمدار انگلیسی، تصور می کرد که می شود در ظرف مدتی بسیار کوتاه علم را در شاهراه صحیح انداخت. از طرف دیگر، بعضی افراد شکاك بودند که فکر مــی کردند شناختی در کار نخواهد بود و بررسی و تحقیق را ممکن نیست به هیچ طریق عقلی سازمان داد.

یکی از دلایل مهم اینکه چرا اینقدر شکاکیت و جود داشت، نهضت

اصلاح دین بود. در دورهٔ بعد از آن نهضت، همه گونه ادعا مطرح میشد که کشف حقیقت دینی چگونه امکانپذیراست. این ادعاها اغلب باهم تعارض داشتند و هیچ راهبی بسرای تسرجیح یکسی بر دیگری نبود و همین باعث بسیاری مناقشهها میشد. یکسی از چیزهایسی کسه بخصوص دشمنان دین می گفتند ایس بود که راهبی بسرای حل این مسائسل و جود نسدارد: می گفتند همهٔ این اختلاف نظرها هست ولسی هیچ طبریقی بسرای رفعشان می گفتند دین از این جهت تفاوتی با سایر چیزها ندارد و، بنا بر این، هیچ می گفتند دین از این جهت تفاوتی با سایر چیزها ندارد و، بنا بر این، هیچ راهی برای اینکه هیچ چیزی را کسی بتواند بر پایهای محکم استوار کند، موجود نیست. پس شکاکیت یکی از جسریانهای مهم در جو فکسری عصر دربارهٔ اینکه علم ممکن است خصوصاً به کمک آنچه امروز تکنولوژی نامیده دربارهٔ اینکه علم ممکن است خصوصاً به کمک آنچه امروز تکنولوژی نامیده می میشود، قادر بهچه کارها بشود. از جمله مشلا امیدهای بسزرگ بهامکان اینجاد پزشکی علمسی و صنعت علمی و امثال اینها پیدا شدهبود، ولی کسی بیجاد پزشکی علمسی و صنعت علمی و امثال اینها پیدا شدهبود، ولی کسی بیجاد پزشکی علمسی و صنعت علمی و امثال اینها پیدا شدهبود، ولی کسی چگونگی این کار را نمیدانست.

متی : یقیناً بسرای آدم از بیخ و بن مبتکسری مشل دکارت، وجسود بعضی نهادها در آن عصر مشکلات بزرگ ایجاد میکرد. تقریباً هسر نهساد مهم علمی یا آموزشی در دست کلیسای مسرجعیت طلبی بسود که رهبسران فکریش به نوبهٔ خودشان مفتون مراجع قدیم بودند.

ویلیامز: بله، قطعاً همین طور است. البته همان طور که گفتم، تأثیرات مذهبی گوناگون وجود داشت. یکی از آثاری که نهضت اصلاح دین گذاشته بود این بود که بعضی از حوزه های علمی بیشتر رنگ پروتستانی داشتند و حوزه های دیگر - از قبیل حوزهٔ پاریس در عصر دکارت - کاتولیك بودند. ولی البته شك نیست که نکته ای که دربارهٔ مرجعیت متذکر شدید، بسیار اهمیت داشت. با اینکه در قرون وسطا بسیاری پژوهشها دربارهٔ آنچه امروز به علم مکانیك معروف است، یعنی نوعی فیزیك ریاضی، بعمل آمده بود (و این نکته به هیچ و جه نباید از یاد برود)، باز هم مقدار زیادی از آنچه دانش لقب می گرفت به صورت شرح و تفسیر بر کتابهای قدما - بخصوص ارسطو ولی نه منحصراً او - باقی

بود. یکی از چیزهایی که دکارت و افراد هٔمٔنسُلُشُ بهیقین میدانستند ایس بود که مرجعیت تاریخی غیر از پژوهش یا تحقیق دست اول است.

ملی: شاید بشود در جمع بندی مطلب این طور گفت که مشکل دکارت پیدا کردن راه امنی بسرای خروج از این وضع بسود. سؤال اساسی و حساس این بسود که آیا هیچ روشی - حتی علی الاصول - برای کسب شناخت و اندوختن معرفت و جود دارد یا نه. و اگر و جسود دارد، ایس روش چیست؟ به اصطلاح امروزی، دکارت در جستجوی یك برنامهٔ پژوهشی بود و، مقدم بر آن، در پی یك روش پژوهشی.

ویلیامز ؛ بله، فکر می کنم این شرح درستی از اوضاع آن زمان است. ولی یك حقیقت دیگر هم وجود داشت که همهٔ کارهای دکارت مقید به آن بود و بسیار اهمیت داشت. مسردم در آن روزگار، برخلاف امروز، علم را یکی از کارهای مشترك یا سازمانیافته تصور نمی کردند. امروز ما بیچون و چرا قبول داریم که علم مساوی است با گروهی دانشمند، یعنی عدهای از افراد که با هم تبادل نظیر می کنند و کار فکسری در میانشان تقسیم می شود. در آن زمان، در نیمهٔ اول قسرن هفدهم، هنوز نامعقول نبود که کسی بتنهایی به فکسر بی ریسزی و تأسیس همهٔ علوم آینده بیفتد، دکارت حقیقتاً به این موضوع اعتقاد داشت و چنین فکسری در آن عصسر، برخلاف دنیای امروز، جنون خودبزرگبینی تلقی نمی شد.

متی: بنده در مقدمهٔ بحث گفتم که دکارت مجذوب این مسأله شده بود که آیا چیزی هست که ما بتوانیم بیقین بدانیم? و از ابتدا برایش روشن بود که یقین و صدق دو چیز مختلفند. برای اینکه مطلب را به زبان ابتدایی و ساده بیان کرده باشیم باید این طور بگوییم که یقین یکی از حالات ذهنی است در حالی که صدق صفت گزاره هاست و معمولاً مربوط می شود به اینکه اشیاء در جهان خارج چگونه اند. ولی دکارت معتقد بود تنها به ایس شرط کسی ممکن است به صدق دست پیدا کند که اساس و دلیلی برای یقین کردن داشته باشد و ، بنا بر این ، جستجوی صدق معضمین جستجوی صدق معضمین جستجوی یقین است. به عبارت دیگر ، او از اول بر ایس تصور مقدم در هم در این بخوبی قابل دفاع باشد. حالا بفرمایید که او چگونه مقابل ایرادهای شکاکان بخوبی قابل دفاع باشد. حالا بفرمایید که او چگونه

این دو شرط را برآورده کرد.

ويليام: : دكارت قائل به چند شرط براى تحقيق شده بود. بعضى از این شرطها صرفاً قواعد عاقلانهای بودند دربارهٔ اینکه باید مسائل را به بخشهای قابل رسیدگی تقسیم کرد، باید کاری کرد که تصورات روشن و واضع باشند و از این قبیل چیزها. ولی او همچنین قاعده ای برقر ارکرده بود که از ویژگیهای تفکرش بود دایر بر اینکه هرگز کسی نباید صدق چیزی را بپذیرد که کوچکترین شکی دربارهٔ آن داشته باشد. این قاعده بهصورت ظاهر قاعدهٔ عاقلانهای نیست زیرا گرچه ما همیشه در زندگی روزانه مىخواهيم اعتقادات صادق دربارهٔ امور داشته باشيم، لزوماً در صدد نيستيم و نمی توانیم این اعتقادات را هرچه ممکن است بهدرجهٔ یقین برسانیم چون اگر می خواستیم دست به چنین کاری بزنیم، می بایست کوشش بیش از حد بخرج بدهیم. اما هدف دکارت رسیدن به پی و بنیاد علم بود ـ یعنی نه تنها بنیاد یکی ۱ذ علوم بهمفهوم بعضی حقایق کلی و اساسی دربارهٔ جهان، بلکه همچنین بنیاد تحقیق. او مسیخواست بنیادی فراهم کند که بشود به تحقیق ادامه داد و به چیزهای بیشتر پسی برد؛ میخواست ثابت کند که شناخت علمی واقعاً امکان پذیر است، و برای رسیدن به این مقصود، احساس می کرد که باید جستجوی صدق را از جستجوی یقین آغاز کند.

می خواست کار علمی را به شکلی در آورد که در آینده شکاکان نتوانند به آن حمله کنند. بنا بسر این، ممکن است اسم اولین کاری را که او کرد، پیش دستی در شکاکیت بگذاریم. دکارت بسرای اینکه بنیاد علم را از تیررس شکاکیت دور نگاه دارد، با خود گفت: «هر کاری را که شکاکان بتوانند بکنند، خودم خواهم کرد، منتها بهتر. امیدوارم تحقیق تسوأم با شکاکیت را به جایی برسانم که وقتی کار تمام می شود، چیزی مطلقاً بنیادی و به سختی سنگ در دست داشته باشم.»

دکارت جستجوی حقیقت را با جستجوی یقین اشتباه نکردهبود. کاملاً متوجه بود که این دو غیر از یکدیگرند. ولی عقیده داشت که راه درست به رای جستجوی حقیقت ـ و از همه بالاته به تبدیه جستجوی

<sup>1.</sup> pre-emptive scepticism

حقیقت به یك جریان روشمند و منظم ـ این است که اول بـ هجستجـوى یقین برود.

متی و این بهشك معروف دكارتسی انجامید ـ یعنسی شك بهعنوان دوش. البته این غیر از روشی است كه در عنوان كتاب او، گفتاد در دوش، مورد نظر بوده، هرچند بدون تسردید جزء مهمسی از آن است. ممكن است توضیح بفرمایید كه شك روشمندا دكارت چگونه بهمرحلهٔ عمل درآمد؟

ویلیامز: دکارت در جستجوی یقین بسود و، بنا بسر ایسن، از ابتدا هر چیزی را که می توانست کوچکترین شکی در آن بکند، کنار گذاشت. خسودش در عبارت مشهوری گفته است که این کار مثل ایسن است که یك جعبه سیب داشته باشیم و بعضی از سیبها معیوب باشند و بعضی سالم و بخواهیم سالمها را جدا کنیم. اول همه را بیرون می آوریم و یکی یکی نگاه می کنیم و مشکوکها را دور می اندازیم و فقط سیبهای مطلقاً سالم را سر جایشان می گذاریم. بنیا بسر ایسن، او اول همهٔ اعتقادات را از دهنش بیرون کسرد و هسر چیزی را که کمترین شکسی در آن داشت، کنار گذاشت.

این کار را در سه مرحله انجام داد. اول چیزهایی را که ممکن بسود فقط بهدلیل شعور عادی و متعارفی مشکوك تشخیص بدهد، کنار گذاشت و مثلاً بهخودش این قبیل حقایق معروف را یادآور شد که چوب راست در آب خمیده بنظر مسیرسد یا اشیاء ممکن است در نتیجهٔ بعضی نارساییها در بینایی، رنگشان عجیب بنماید و مانند اینها. اما میخواست از اینگونه شکهای روزانه یا دلایل این قسم شکوك که در مورد بعضی محسوسات صدق می کند، فراتر برود. گام بعدی این بود که شك کند که آیا در هیچ لحظهای براستی بیدار است و چیزی را بهحس درك می کند یا نه و بهایس فکر رسید که در گذشته غالباً خواب دیدهاست که چیزهایی را از راه حواس درك می کند و در عالم رؤیا، درست مانند الآن، فکر کردهاست که کسی یا میزی یا چیز دیگری را می بیند ولی البته وقتی بیدار شده، پی برده که

methodological doubt . ۱ در فسارسی معملولاً اشک دستسوری اصطلاح ملی کنند، اما چون محمواستیم اشاره بسه روش در آن ملحوظ بمانسد ایسن قسم تعبیر کردیم. (مترجم)

هیچ کدام از اینها جز وهم و پندار چیزی نبودهاست. بنا بر این، چطور می می توانست در این لحظه یقین داشته باشد که خواب نمی بیند؟ این قسم شکاکیت بکلی پریشان کنندهاست. در گذشته هم شکاکان متوسل به این ایراد شده بودند ولی دکارت جایی منظم و مستقر در تحقیقاتش به آن اختصاص داد. منتها شکی که پایه اش خواب دیدن باشد مستلزم این است که شخص لااقل بعضی چیزها را بداند؛ مستلزم این است که در گذشته گاهی از خواب بیدار شده باشد و پی برده باشد که خواب دیده است؛ مستلزم این است که فکر کند گاهی به خواب می رود، گاهی بیدار می شود، گاهی خواب می بیدار در بارهٔ دنیا بداند.

بعد د کارت قدم دیگری برداشت و به بالاترین حد ممکن شك رسید. در خیال مجسم کرد که دوحی خبیث (یا آنطور که گاهی در نموشته های مربوط به ایمن موضوع تعبیر می کنند، شیطانی خبیث ) فقط نیت فسریفتن او را دارد و از خودش پرسید: فرض کنیم چنین روحی و جود داشت، آیما چیزی بود که او نمی توانست مرا دربارهٔ آن گمراه کند؟ این البته صرفا ورزش فکری است. د کارت هر گز قصدش این نبود که کسی از شك فلسفسی او در زندگی روزانه استفاده کند و بارها ایمن نکته را تصریح کرده است. روش شك م بخصوص روح خبیث و همی می چیزی جز قسمی نقد عقلمی نیست برای اینکه، باصطلاح، اعتقادات را از سرند بگذراند و معین کند نیست برای اینکه، باصطلاح، اعتقادات را از سرند بگذراند و معین کند

متی: و البته مقصود نهایی دکارت ـ یعنی استراتژی بلند مدت او در سرندکردن هر چیزی که امکان داشت در هـ اوضاع و احـوال ممکـن در آن شك کرد ـ پیداکردن قضایایی تردیدناپذیر و بهسختی سنگ بود کـه بعـد بشود از آنهـا بـهعنوان مقدمـات استدلال استفاده کـرد و بنیادی تزلزلناپذیر بوجود آورد و بنای معرفت را بر شالودهٔ آنها ساخت.

ویلیامز: درست است. در واقسع دو مسأله وجود داشت. یکسی اینکه دکارت در صدد پیداکردن قضایایی تردیدناپذیر و محکم مثل سنگ

<sup>1.</sup> malign spirit

بود که به معنای خاصی از امکان شك بركنار باشند و در بـرابـر بالاتـرین تـردید هـم مقاومت کنند. او از یك طـرف میخواست از اینگـونه قضایا به عنوان مقدمات استدلال استفاده کند و ، از طرف دیگر ، به عنوان زمینه ای کلی که خامن صحت و اعتبار روش تحقیق باشد. شاید بد نباشد چیزی هـم در این باره بگوییم.

متی : ولی فراموش نکنیم که فعلاً تـوپ همچنان در زمین شیطان خبیث است و باید هرطور شده آن را پس بگیریام. پس از اینکه دکارت قضایای قابل شك را یکی یکی کنار گذاشت، به این نتیجه رسید که دربارهٔ بعضی چیزها محال است یقین نداشت. ممکن است بفرمایید که این چیزها چه بود؟

ویلیامز: شك سرانجام بسدنقطهٔ واگرد می رسد. وقتی بدانتها می رسد، دكارت دور می زند و برمی گردد و در حیس بسازگشت شناخت را از نو بنا می كند. شك هنگامی متوقف می شود كه دكارت می بیند مشغول فكر است و، به قول خودش، می گوید شیطان خبیث هر قدر هم مرا فسریب بدهد، در این مسورد هر گز نمی تواند مرا بفریبد كه وقتی فكس نمی كنم، به من بباوراند كه فكر می كنم. حتی اگر فكر باطل و دروغی هم داشته باشم، خود آن هم بساز فكر است. حتی بسرای اینكه فكر فریبنده ای به خاطرم بگذرد، باز باید فكری داشته باشم. پس بناچار باید راست باشد كه فكر می كنم. دكارت از این مسوضوع یك نتیجهٔ دیگس هم گرفت بیا دست كم بی درنگ این موضوع را به حقیقت دیگری ربط داد \_ و آن اینكسه پس من وجود دارم. بنا بر این، اولین یقین بنیادیی كه برایش حاصل شد این بود كه: وجود دارم. بنا بر این، اولین یقین بنیادیی كه برایش حاصل شد این بود كه: وحود دارم. بنا بر این، اولین یقین بنیادیی كه برایش حاصل شد این بود كه: دری روس وم]، كسه بسه هستم»، یا به زبان لاتین: Cogito ergo sum آرگو سوم]، كسه بسه این مناسبت اغلب اختصاراً به این استدلال Cogito

متی ؛ این نکته که دکارت خودش هم به آن تصریح کرده، درخور تأکید است که مقصود او از «اندیشیدن» فقط فکر مجرد نیست، بلکه همهٔ صورتهای گوناگون انفعالات ضمیر خود آگاه است، از جمله احساسات و مدرکات حسی و درد و جز اینها. با توجه به این امر، بیجا نیست که بگوییم دکارت در حقیقت می خواست بگوید: «من آگاهی دارم که آگاهم،

بنا بر این میدانم که باید باشم.»

ویلیامز: درست است. دکارت در اثر بسزرگش، تأملات، که ایس مسوضوع در آن به دقت و تفصیل تمام بیان شده، قدم به قدم و با ظرافت بسیار مسرزهای Cogito را به تجربه های مختلف ذهنی یا وجدانیات گوناگون می رساند. ولی البته ماحصل قضیه دقیقاً همان است که گفتید.

متی : بدیهی است باید توجه داشت که دکارت همزمان با بدست آوردن این قضایای بنیادی و تردیدناپذیر، همچنین نشان دادهاست که گرچه ما می توانیم نسبت به ایس قضایا یقین داشته باشیم، هر استنتاجی که از آنها بکنیم در معرض خطاست و، بنا بر این، هیچ چیز تردیدناپذیری از این قضایا نتیجه نمی شود. مثلاً برای من جای تردید نیست که در این لحظه می بینم که شما که برنارد ویلیامز باشید، شیئی هستید مادی در جهان خارج؛ ولی از این قضیه لازم نمی آید که جهانی هست خارج از من با اشیاه مادی که وجودشان مستقل از تجربه [یعنی دیدن] من است. این استدلال در مورد هر چیز دیگری هم صادق است. من همیشه می تسوانیم یقین داشته باشم که آنچه مستقیماً به شعور یا خود آگاهی من می رسد همان چیزی است که هست؛ اما هر گز نمی توانم از صحت و اعتبار استنتاجی چیزی است که هست؛ اما هر گز نمی توانم از صحت و اعتبار استنتاجی باشم.

ویلیاهز: تا استنتاج چگونه استنتاجی باشد. نظر دکارت این بود که نفس این واقعیت که من تجربهای از، مثلاً ، روبروبودن با ایسن میز حاصل می کنم، ضامن وجود خارجی میز نیست. یقین به این امر حتی در حالتی که خواب دیدن مبنای شك بود از بین رفت و وقتی دکارت بای شیطان خبیث را پیش کشید، مطلب حتی روشنتر از پیش شد. وقتی دکارت مثال شیطان را می آورد، متوجه بود که ممکن است چنین تجربهای حاصل کند و، با ایسن وصف، هیچ چیز در واقع وجود نداشته باشد. پس کسی نمی تواند وجود خارجی جهان را مستقیماً و بلاواسطه از تجربهای که برایش حاصل می شود استنتاج کند. دکارت حالا در صدد این است که ملاحظات جدیدی وارد کند تا بتواند جهان را دوباره سر جایش بگذارد.

به شکلی است غیر از جهانی که در ابتدا شعور عادی تصور می کرد. پس از اینکه تمام اثاثیه را در جریان تشکیک از انبار بیرون ریختیم، دیگر نمی شود همه چیز را دوباره بدون هیچگونه بازسازی سر جای اول بچپانیم. موقعی که جهان را بازسازی می کنیم، نظرمان نسبت به دنیا غیر از نظری است که در ضمن تجربیات نااندیشیدهٔ اصلی داشتیم و این خودش یکی از حقایق بسیار مهم دربارهٔ روش تشکیك است. دکارت به دلایل مثبت با شك پیش رفته است و وقتی دنیا را دوباره سر جایش می گذارد، نقد و سنجش عقلی دربارهٔ اینکه چطور ممکن است به امور شناخت پیدا کنیم، تغییرات باریك و ظریف در آن بوجود آورده است. اما فعلاً مسأله این است که او جهان را چگونه سر جای اول برمی گرداند.

متی: بنظر می رسد که او در حین بدست آوردن قضایای تسردید ناپذیری که جستجو می کرده، خودش را به بن بست رسانده باشد. درست است که قضایای تردیدناپذیر را بدست آورده، ولی در عین حال نشان داده که از این قضایا هیچ چیز نمی شود استنتاج کرد.

ویلیامز: اینطور بگوییم که تنها چیزی که دکارت در مسرحلهٔ قبلی ملاحظه کرده این بوده که حتی بدیهی تسرین طریحق استنتاج وجود جهان بر مبنای تجربههای شخصی خودش، صحیح و معتبر نیست. حالا میخواهد راهی را که به ادعای خودش معتبر است، نشان بدهد. چون بسه نقطه ای رسیده که دیگر هیچ چیز بجز محتوای خودآگاهی [یا آگاهیهای] خودش را قبول ندارد، پیداست که اگر بخواهد دنیا را دوباره سر جایش بگذارد، فقط باید بر پایهٔ محتوای خودآگاهی [یا آگاهیهای] خودش این کار را کند، زیسرا هیچ چیز دیگری در اختیارش نیست. پس باید در میان این کار را آگاهیهایی که دارد چیزی پیدا کند که او را از درون خودش بیرون ببرد. کارت ادعا می کند که این همان تصور خداوند است. تصور خدا را در محتویات خودآگاهی خودش کشف می کند و می گوید این تصور در میان همهٔ چیزهایی که در ذهنش محتویات که دارد بیهمتاست؛ در میان همهٔ چیزهایی که در ذهنش وجود دارد، فقط این تصور به گونه ای است که صرف حصولش ثابت می کند

معی : برای خوانندگان امروزی ـ حتی کسانی که بـ خــدا ایمــان

دارند \_ هضم کردن این برهان مشکل است.

وینیامز: بله. درواقع او دو برهان می آورد و در تأملات از هر دو برای این منظور استفاده می کند. یکی مربوط به قرون وسطاست و بهبرهان وجودی معروف است و شاید محتاج صرف وقت نباشد چـون در واقـع یك معمای منطقی یا مابعدالطبیعی مطرح میکند و نمایا نگر ویژگی اندیشهٔ دکارت نیست. برهان دیگر بیشتر ویژگی تفکر او را می رساند، هرچند در این یکی هم باز از مواد قرون وسطایی استفاده شده. پایهٔ ایس برهان، اصلمی است که گفته مسی شود ضروری است دایر بسر اینکه بسزرگتر ممکن نیست از کوچکتر پدید بیاید یا معلول آن باشد. دکارت یقین پیدا کرده که تصوری از خداوند دارد و این تصور، تصور امری نامتناهی است. ایس تصور فی حد ذاته تصوری بیش نیست، اما چون تصور یك امر نامتناهی است، محتاج تبیین خاصی است. دکارت میداند که موجودی متناهی است و ادعا می کند که محال است چنین تصوری ـ یعنی تصور یك موجود نامتناهــى ـ از مخلوقي متناهى مثل خودش پديد آمده باشد. تنها امكان اين است که خدا خودش این تصور را در او نشانده باشد. عبارت فراموش نشدنی دکارت در بیان این معنا این است که خداوند این تصور را مثل نشاندای که سازنده روی محصول کار خودش می گذارد، در من گذاشته و، باصطلاح، با نشانیدن تصور نامتناهی ذات باری در من، امضای خودش را روی من نقش کرده. وقتی به فکر می رود که کوچکتر نمی تواند ایجاد کنندهٔ بزرگتر باشد، پیمیبرد که تنها به این علت دارای تصوری از خداست که خدایی وجود دارد که او را آفریدهاست.

متی : و بعد پس از اینکه بر پایهٔ آنچه خودآگاهیش به او می گوید، یقین به و جود خداوند را نتیجه گرفت، می پردازد به اینکه یقین به و جـود جهان خارج را از یقین به و جود خدا نتیجه بگیرد.

ویلیامز ؛ درست است. آنچه را دربارهٔ خداوند مسیداند، مسیسنجد و چنین فکر میکند که ؛ میدانم خدا و جسود دارد و قادر مطلق است و مرا آفریده ؛ همچنین میدانم که خدا خیرخواه است. (البته همهٔ اینها از زمرهٔ اعتقادات سنتی مسیحیان است). چون خدا مسرا آفریده و خیرخسواه است، هم نگران خیر اخلاقی من است و هم نگسران خیر عقلی و فکسری

من، به این معنا که اگر من هم سهم خودم را ادا کنم (و ایس نکته بسیار دارای اهمیت است) و تصوراتیم را به طور شایسته روشن کنیم و شتابزده به چیزهایی که هنوز زیر و رویشان را نسنجیده ام تصدیق نکنم و خلاصه سهم خودم را ادا کنم، آن وقت او هم به اموری که من بشدت میل دارم باور کنم، صحت و اعتبار خواهد داد. از طرف دیگر، هر قدر هم قدر هم بدقت می سنجم که بشدت از تصورات خودم انتقاد می کنم و هر قدر هم بدقت می سنجم که اعتقاداتیم دربارهٔ جهان مادی متضمن چیست، با وجود اینکه با شك کردن داوری را معلق می گذارم (دلیاش هم اینکه اگر چنین نمی کردم به اینجا نمی رسیدم)، باز می بینم که سخت میل دارم به وجود دنیایی مادی معتقد باشم. و چون این حالت یا گرایش در من هست و همهٔ کوششهای معتقد باشم. و چون این حالت یا گرایش در من هست و همهٔ کوششهای مبنی بر خطا نباشد، پس نتیجه می گیرم که خدا سرانجام تضمین خواهد کرد مبنی بر خطا نباشد، پس نتیجه می گیرم که خدا سرانجام تضمین خواهد کرد که از بیخ و بن و به طور منظم به خطا نسرفته باشم. به عبارت دیگر، حق دارم معتقد باشم که چنین جهانی هست.

متی: این برای دکارت به راهی مبدل می شود که از آن طریق گفتهٔ هر کسی را که دربارهٔ امکان و جود فلسفه یا علم شك اساسی دارد، ابطال کند. این طور نیست؟ منتها او با قول به اینکه جهانی که با آن سر و کار داریم عطیهٔ خداست مندایسی که وجود و خیرخواهیش بدیهی است می ایش از آنکه به شکاکان جواب بدهد، سعی کرده بر آنها پیش دستسی کند.

ویلیامز: عرض کنم، آنچه در مورد موضع دکارت اهمیت اساسی دارد این است که، به اعتقاد او، هر شخص با حسن نیتی که به استدلالهای او در خصوص خدا توجه کافی بکند، صحت آنها را تصدیق خواهد کرد. اهمیت این نکته مطلقاً اساسی است. اگر او می پذیرفت که ایمان شما بستگی به این دارد که در چه فسرهنگی یا در چه شرایطی از لحاظ روانسی بسزرگ شده اید و قبول می کرد که اشخاص کاملاً با شعور می توانند، هرقدر هم عمیق شوند، باز در بارهٔ وجود خدا اختلاف نظر داشته باشند، موضعش یکسره درهم می ریخت. به نظر دکارت، انکار وجود خدا پس از شنیدن این است که انکار اینکه دو دوتا

مساوی است با چهار. به عقیدهٔ او، اگر شما این بسرهانها را جلو شخص شکاك بگذارید و قدم بسه قدم راهنماییش کنید و اگر او صداقت و صمیمیت داشته باشد و هدفش فقط زبان بازی و تحت تأثیر قسراردادن مسردم نباشد، در آخر کار ناگزیر از تصدیق می شود. بعضی از مردم تصدیق نکسرده اند. چون به حد کافی عمیق نشده اند و مسائل را با نظم لازم دنبال نکسرده اند. بدون شك خیلی از شکاکان افرادی دغلبازند که بدون اینکه بسراستی فکس کنند و فقط برای اینکه حرف بزنند موضع گیری مسی کنند. ولی اگر کسی حسن نیت داشته باشد و درست عمیق بشود، یقیناً متسوجه حقیقت مطلب خواهد شد و دیگر نخواهد توانست بدون اینکه دچار تناقض بشود، وجود جهان خارج را انکار کند. آنچه دکارت به آن اعتقاد داشت، این بود.

معی: یکی از پیامدهای این استدلالها که اهمیت تاریخی داشت، مسلم گرفتن این بود که جهان مرکب از دو قسم ذات است. یکی جهان خارج است که خداوند کـه میتوانم بهاو اعتماد و اتکاکنم، بـهمـن داده است. ولی من هم هستم که آن جهان خارج را مشاهده می کنم. در جریان رسیدن به اینکه «می اندیشم پس هستم»، دیدم که ممکن است هر چیزی را در عالم اندیشه از تصوری که از خودم دارم بنزدایم بجنز همین عمل اندیشیدن و این، به گفتهٔ دکارت، به معنای آن بود که در تحلیل نهایی من همان اندیشهام. می توانم تصور کنم که بدون جسم هم وجود دارم، ولسی نمى توانم تصور كنم كه بدون اينكه آگاه باشم كـ آگاهم، و جـود دارم. پس این مادهای که جسم من است، جزء چکیدهٔ وجود من نیست. این عقیده با نظر سنتی مسیحیت سازگار است (ولسی البته مسیحیان بـهدلایل دیگـر قائل بهآن بودند) و مستقيماً بهاين نظريه مي انجامد كه جهان تقسيم شده بين ذهن كــه انديشة خالص است و عين كــه بعد يا امتداد خالص است. ثنویت یـا دوگانگــی معروف دکارت یعنـی همین؛ یعنی تقسیمشدن طبیعت به دو شاخهٔ روح و ماده، مشاهده گر و مورد مشاهده، شناسنده و شناخته، ذهن و عین. این ثنویت در تمامسی نگرش انسان غربی نسبت بــه امــور و سرتاسر علوم ما عجين شدهاست.

ویلیاهز: این حرف از بسیاری جهات درست است. این طور می شود گفت که دکارت وقتی به حد نهایسی شك می رسد، فكر می كند که جهان خارج ممکن است و جـود نداشته باشد. و لـی در همین عبارت سادهٔ «جهـان خارج» خیلی چیزهاست. «جهان خارج» یعنی خارج از چه؟ یعنی خارج از من. اما «خارج از من» معنایش «خارج از جسم من» نیست. جسم من، بهمعنایی که دکارت در نظر دارد، جازیی از جهان خارج است؛ خودش یکسی از چیزهایسی است خارج از من. ولسی سرانجام وقتی جهان دوباره از طریق شناخت خداوند سر جایش برمی گردد، من هم دوباره صاحب جسم میشوم و معلوم میشود در واقع جسمی ۱۵م. اما هرگز این نتیجه گرفته نمی شود که جسم هستم. آنچه معمولاً نامش را «من» می گذارم، بـ عقیدهٔ دکارت، درواقع دو چیز است: از یك طـرف، نفس یــا روحــی غیرمادی و ـ باز بهعقیدهٔ دکارت ـ بیمرگ و جاوید که، همانطور که گفتید، فکـر یــا روان یا ذهن خالص است بدون هیچ گونه بعد مادی؛ و از طـرف دیگـر، جسم. در نتیجه، هر وقت در زندگی روزانه بهصیغهٔ اول شخص راجم به خودمان حرف میزنیم، در واقع دو گونه گزاره را با هم جمع مسیکنیم و بدون ناراحتی و نگرانی بهدیگری می گوییم: «من شرمنده ام، مسن راجع به پاریس فکر می کنم، من وزنم هفتاد و پنج کیلو است.» از نظر دکارت، ایدن درست بهمعنای چیسزی است که نحویون به آن «قصدالمعنین۱» می گفتند، یعنی اینکه دربارهٔ دو چیز کاملاً متفاوت صحبت کنیم. وقتی من می گویم راجع به پاریس فکر می کنم، خبر از نفس یا روان خودم ـ یعنی، به عقیدهٔ دکارت، «من» حقیقی خودم ـ میدهم. اما وقتی می گویـم وزنـم هفتادو پنج كيلو است، بهمجاز صحبت ميكنم.

ملی: یعنی دربارهٔ جسمتان صحبت میکنید که حقیقتاً به هیچ وجه خود شما نیست.

ویلیاهز: درست است. یکی از فلاسفهٔ امریکایی خیلی خوب این معنا را بیان کرده که، به نظر دکارت، وقتی کسی بگوید «من وزنم هفتاد و پنج کیلو است» مثل این است که بگوید «وقتی می آمدم لاستیکم پنچر شد. »

zeugma .۱ یعنی یك فعل یا صفت در جملهٔ واحد دو مفعول یا دو موصوف بگیرد و در مورد هر یك، معنایی دیگر بدهد و فقط پیوندی باشد میان آن دو. (مترجم)

هیمی: در ابتدا گفتیم که هدف دراز مدت دکارت این بود که امکان وجود آنچه را ما امروز علم می نامیم محرز کند و شما نشان دادید که او از راه چه استدلالهایسی این نظر خاص را دربارهٔ جهان خارج حاصل کرد. ممکن است بفرمایید که چگونه است که می شود با جهان به طرز علمی برخورد کرد؟

ویلیامز: قبلاً عرض کردم که دنیایی که بهیاری خداوند دوباره سر جایش گذاشتیم همان دنیایی نبود که دور انداختهبودیم زیرا در ایس ضمن مسورد نقد و سنجش قرار گرفتهبود. در تأملات خودمان بهاین نتیجه میرسیم که نه تنها جهانی در خارج وجود دارد، بلکه همانطور که ماهیت من به عنوان یك موجود متفکر و متعقل اندیشه است، جهان خارج هم ماهیتی دارد که بعد یا امتداد است و خاصیت ذاتیش این است که مکانگیر است و قابل این است که موضوع هندسه و علوم ریاضی قرار بگیرد. همهٔ جنبههای رنگارنگ دیگرش بعنی این واقعیت که رنگ دارد و مزه و صدا جنبههای رنگارنگ دیگرش بعنی در طرف ذهن قرار می گیرد و پدیدارهایی می در خود آگاهی ما واقع می شود و معلول همان جهان مسادی و ممتد و هندسی است.

متی به دکارت برای اینکه شاهدی بیاورد از اینکه یك جوهر متصل از کلیهٔ خواص خودش که به حس وابستگی دارد ذاتا جداست، مثال بسیار مؤثری می زند که حتماً شایسته است در اینجا نقل کنیم. می گوید یك تکه موم را در دستنان بگیرید. می بینید اندازه و شکل معینی دارد، و قتی دست می زنید سفت است، بافت و حرارت و رنگ و بوی مخصوصی دارد، و بنظر می رسد که ترکیبی است از این خواص. ولی اگر جلو آتش قرار بگیرد، یکایك این خواصش تغییر می کند. موم آب می شود، شکیل دیگری بیدا می کند، گرمتر می شود، به رنگ قهوه ای سیر درمی آید، بوی دیگری بیدا می کند، گرمتر می شود، به رنگ قهوه ای سیر درمی آید، بوی دیگری است. چه چیزش همان است که بود؟ مگر این طور نیست که الآن دیگر هیچ چیزش همان که بود نیست؟ جواب این است که چرا، چیز دیگری هست و آن این است که موم پیوسته مکانی را اشغال می کرده و این امر هم قابل اندازه گیری بر حسب زمان

و این اندازه گیریها هر دو ماهیت ریاضی دارند.

ويلياهز: بله. البته اين موضوع محل مناقشه است كه دكارت تصور می کرد استدلال مربوط بهموم بهخودی خود دقیقاً چـه چیز را ثابت می کند. اما شك نیست که او از این مثال استفاده کرده تا برای این تصور که به نظر خودش یکی از تصورات بنیادی است، برهان یا دست کم شاهدی بیاورد دایر بر اینکه شیء مادی صرف ٔ چیزی است که مکانسی را اشغال مى كند و، بەيك مفهوم، اصولاً تكەاى از مكان است. فكر مىي كرد كە خود شیء مادی تکهای یا حجمی از مکان است، نه اینکه فقط در مکان قرار گرفته باشد. یکی از دلایل این فکر این بود که دکارت بهخلا معتقد نبود و عقیده داشت که جهان مادی سرتاس یک چیز ممتد است و اشیاء جداگانه، مثل این میز یا هر چیز دیگر، ناحیههایی در گوشه و کنار آن هستند در بعضی حالات معین حرکت. این عقیده بنیاد فیزیک ریاضی قرن هندهم بود ولي پايدار نماند و عاقبت علم ديناميك نيوتن جايش را گرفت که شامل برداشت دیگری از جهان مادی بود. اما به هـر حـال، تصویری که دکارت رسم کرد در استوار کردن این تصور بسیار مؤثر بود که جهان مادی در اساس دارای خصلت ریاضی است و وجود فیزیک ریاضی را امكان پذير مي كند. حقيقت مهم و پر معنا دربارهٔ انقلاب علمي عصر مـورد بحث ما این است که اولین علم بزرگی که در حیات دکارت و بهبرکت تحقیقات او بهراه افتاد فیزیك ریاضی بود. شیمی كه علمی است كــه راجع به اقسام مختلف چیزها با توجه بیشتر به خصوصیتشان بحث می کند، عمدتاً محصول قرنهای هجدهم و نوزدهم است تا قرن هفدهم.

متحی: آیا برای اینکه منصفانه داوری کردهباشیم، می توانیم بگوییم که دکارت در عصر خودش بیش از هر کس دیگر \_ احتمالاً به استثنای بیکن \_ برای استوار کردن امکان وجود علم و پذیراندن این فکر به مردم عادی تحصیلکردهٔ اروپای غربی زحمت کشید؟

ویلیاهز: تصور می کنم احتمالاً همینطور است. البته چهرهٔ دیگری هم هست که شهرت عظیم دارد و فیزیکش به فیزیک کلاسیك آنطور که آخر سر از کار در آمد، نزدیکتر است و آن گالیله است. اما گالیله بدنسام شد و مورد احترام قرار نگرفت چون در دادگاه تغتیش عقاید محاکمه و محکوم

شد. دکارت با وجود اینکه بسیاری از جزئیات فیزیکش عاقبت رد شد، در این زمینه نفوذ بسیار زیاد پیدا کرد.

متحی : تا اینجا در بحثی که داشته ایم ، دکارت هنوز از خودش فیزیکی ارائه نداده ؛ فقط نشان داده که فیزیکی که پایهٔ ریاضی داشته باشد امکان پذیر است \_ یعنی هم در دایرهٔ قوای عقلی ماست و هم در مسورد جهان خارج صدق می کند. ممکن است قدری در این باره به تفصیل بیشتر صحبت بفرمایید که چه فرقی است بین اینکه کسی در یک رشتهٔ علمی کار کند و اینکه امکان وجود آن علم را نشان بدهد؟

ويليامز: بله. دكارت اميدوار است با تدابيري كه ديديم، نشان دادهباشد کمه جهان بهنجوی ساخته شده کمه انسان قادر به کسب شناخت دربارهٔ آن است. خداوند، بهیك تعبیر، انسان و جهان را بسرای همدیگسر آفریده است. به عقیدهٔ دکارت، انسان ماهیتاً جزئی از طبیعت نیست چون جوهری عقلی و غیرمادی است و این جـوهـر نه بخشی از عالـم طبیعت است و نه تابع قوانین علمی. پس انسان به این معنا جزئی از طبیعت نیست ولی قوایش بخوبی با آن سازگار است. بنا بر این، بسرای مـا مقدور است كه فيزيك رياضي داشته باشيم. منتها دكارت معتقد بود كه مي شود با آنچه ممكن است اسمش را ژرفانديشي فلسفي بگذاريم، بعضي از اصول بنيادي فیزیك را بشناسیم، و بخصوص عقیده داشت كه می توانیم از راه اینگونه ژرف اندیشی پی ببریم که فیزیك باید دارای قانونی ناظر بسر بقا [ی كمیت] باشد. و چون این طور است، باید کمیتی باشد تا بقا داشته باشد. کمیتی که دکارت فکر می کرد باقی است، حرکت بود که بقایمی نداشت و در فیزیک كلاسيك بعدى حتى درست تعريف هم نشد. ولي بههر حال، اين تصور وجود داشت و فرض بر این بود که «پیشین» [یا مستقل از حس و تجربه] است و با ژرفاندیشی معلوم میهود. او معتقد بسود که بعضی اصول بنیادی دیدگری هم در فیزیك هست كه شناختشان بهطور «پیشین» میسر است، ولی از این حد که بگذریم، حقایت فیزیك را باید بهطریت تجربي كشف كرد.

این نکته اهمیت خاص دارد چون بحق گفته می شود که دکارت اهل اصالت عقل یا فیلسوفی عقلمی مسلک بوده است. چیزی که باید در نظر



رنه دکارت (۱۵۹۰-۱۶۵۰)

داشت این است که، به تصور او، خواص بنیادی جهان و نفس را مسی شود با ژرف اندیشی کشف کرد و همه چیز محصول تجربه نیست. منتها عده ای گمان می کنند که دکارت آنقدر به مسلك عقلی پای بند بود که تصور می کرد تمامی علم را می شود به طریق قیاس و صرفاً به وسیلهٔ استدلال ریاضی یا منطقی از ما بعد الطبیعه یا فلسفهٔ اولی استنتاج کرد و عقیده داشت که اگر کسی بنشیند و به قدر کافی دربارهٔ «می اندیشم پس هستم» و ماده و خداوند تعمق کند، سرتاسر علم به دستش خواهد آمد. دکارت به هیچ وجه چنین تصوری نداشت و همواره، بدون ضد و نقیض گویی، می گفت که آزمایش لازم است تا بین طرق مختلف سببیابی در طبیعت فرق بگذارد. عقیدهٔ او این بود که شما ممکن است مدلهای مختلف بسازید. این نمایانگر جنبهٔ این بود که شما ممکن است مدلهای مختلف بسازید. این نمایانگر جنبهٔ بسیار مدرنی از تفکر اوست. می توانید در چارچوب قوانین دکارت، مدلهای فکری و عقلی مختلفی از جهان بنا کنید یا بسازید، ولسی برای مدلهای فکری و عقلی مختلفی از جهان بنا کنید یا بسازید، ولسی برای اینکه پی ببرید کدام مدل براستی نمودار طبیعت است، به آزمایش اینکه پی ببرید کدام مدل براستی نمودار طبیعت است، به آزمایش احتیاج دارید.

ویلیامز: برای چیزهای مختلف طراحی می شود، ولی نکتهٔ اساسی این است که اگر قوانین بنیادی طبیعت را در نظر بگیرید ـ یعنی اصولی که ماده بر اساس آنها به حرکت در می آید ـ می بینید بسیاری مکانیسمهای مختلف می توانید تصور کنید که بظاهر همه همان اثر را ایجاد می کنند. بعد آزمایشهای افتراقی انجام می دهید و ترتیبی بوجود می آورید که اگر مثلا این مدل مطابق با واقع باشد فلان چیز روی می دهد و اگر مدل دیگری با واقعیت تطبیق کند، اتفاق دیگری می افتد و، بنا بر این، یکی از مدلها را انتخاب می کنید. این در واقع وصف شایسته ای است از آنچه فیزیکدانها انجام می دهند.

محی : یعنی ماهیتاً همان مفهوم امروزی آزمایش حساس با تعیین کننده است.

ویلیامز: دکارت بسیار بر این نکته تأکید می کرد. یکی از چیزهایی

که به طور تحسین برانگیز بر آن پافشاری می کرد این بود که فایده ندارد کسی گیج و سرگردان صرفاً برای اینکه ببیند چه چیز دستگیرش مسیشود، از باب امتحان دست به آزمایشهای مختلف بزند. مهم ایس است که سؤالات صحیح مطرح کند. این در واقع یکی دیگر از مصداقهای اصلی است که قبلاً ذکر کردیم، به این معنا که خدا با شماست مشروط بر اینکه شما هم سهم خودتان را ادا کنید. خدا نمی گذارد شما منظماً فریب بخورید اگر شما هم خودتان را منظماً فریب ندهید. بنا بر ایس، کاری که باید بکنید این است که سؤالات صحیح مطرح کنید. خدا اوضاع را طوری در تیب داده که طبیعت به شما پاسخ بدهد.

متلی: تصور می کنم بجاست این نکته را تصریح کنیم که، به نظر دکارت، گرچه و جود خدا برای بدست آوردن «روش» و اجب است، اما بعد از اینکه کسی روش را بدست آورد، دیگر لازم نیست برای استفاده از آن به خدا ایمان داشته باشد.

ویلیامز: درست است. توجه به این نکته بسیار مهم است که دکارت می خواست کار علمی را از تنگنای قیود و مداخلات کلامی آزاد کند، می خواست اگر بنا بود فقط متکلمین بنیادی برای کار علمی فراهیم کنند، کار علمی را از بند چنین بنیادی برهاند. ولی، همانطور که دیدیم، خدا شالودهٔ نظام فکری او را تشکیل می داد و دکارت فوق العاده بر ایس نکته پافشاری می کرد که تحقیقات او جهانی بدون خدا برای ما باقی نخواهد گذاشت. دنیای دکارت ساختهٔ دست خدا بود و خدا خودش شناخت میا را از دنیا تضمین می کرد. جایی که شما باید در زندگی تعقلی به خدا متوسل شوید، چنانکه خودتان هیم اشاره کردید، در ضمین کار علمی نیست؛ آنجاست که می خواهید امکان کار علمی را به شکاکان ثنابت کنید. از ایس گذشته، دکارت عاقلانه بر این نظر بود که لازم نیست هر بار که قصد کار علمی دارید، امکان چنین کاری را به شکاکان ثابت کنید. فقط یك بار کافی علمی دارید، امکان چنین کاری را به شکاکان ثابت کنید. فقط یك بار کافی است و او فکر می کرد این کار را کرده است.

دکارت تأکید فراوان بر وجود خدا میکرد و اعتقاد شخصی من این است که در ایسن عمل صداقت مطلق داشت و به هیچ و جسه ظاهسرسازی در کارش نبود، هر چند سعی میکرد دل کشیشها را از راههای گوناگون بدست بیاورد چون اهل دعوا با کلیسا نبود. بـا اینهمه، گـرچـه خـودش صادق بود، با تعبیری که بدست داد، رخت بربستن خدا را از جهـان و از فهم مردم از جهان، آسانتر کرد.

معی: بعضی افراد ادعا کردهاند که دکارت به هیچ وجه در ایمانش به خداوند صداقت نداشت و در تأیید ایس مدعا، قطعه هایی را از آثارش شاهد آوردهاند که بدون شك در آنها قسمی تجاهل دیده می شود. اما به تصور من، این ادعا قابل اثبات نیست، دلیل ساده اش هم اینکه اگر درست بود، چیزی از کار عمرانهٔ دکارت باقی نمی ماند. شاید او مسیحی مؤمنی نبوده و من خبر ندارم، ولی این موضوع دیگری است. شك نیست که او با خوش خیالی به کلیسا نگاه نمی کرد؛ اما تردید ندارم که صادقانه به وجود خداوند ایمان داشت و حدس می زنم که کسانی که بسه عکس ایس قضیه معتقدند، عدم اعتقاد به کلیسا را با عدم اعتقاد به خدا اشتباه می گیرند، کما اینکه خیلی از مسیحیها متأسفانه، هم در آن زمان و هم امروز، متمایل به این اشتباه بوده اند و هستند.

ولی حالا میخواهم به چیز دیگری بپردازم. پیشتر گفتیم که دکارت قائل به ثنویت، یعنی تقسیم کل عالم هستی به روح و ماده بسود. در آن موقع نتوانستیم دنبالهٔ مطلب را بگیریسم. ممکن است حالا موضوع را ادامه بسدهیم؟ و اضحترین مسألهای که ایس قضیه پیش مسی آورد، بیان چگونگی کنش و واکنش بین این دوتاست. بفرمایید که دکارت چگونه ایسن مسأله را تبیین کسرده که روح مسی تواند اشیاء مادی را در مسکان جابجا کند.

ویلیامز: جواب صاف و پوست کنده این است که او هرگز ایس کار را نکرده. لایبنیتس در مورد مسألهٔ کنش و واکنش بین روح و ماده با لحنی قدری تحقیر آمیز می گوید که: «ظاهر آتا جایسی کسه مسیتوان دید، مسیو دکارت میدان را ترك کرده است.» دکارت درست پیش از سفر به سوئد، کتابی نوشت و به نحو غریبی محل کنش و واکنش بین نفس و جسم را غدهٔ صنو بری در بخش تحتانی مغز معرفی کرد. ولی این گفته تقریباً بیمعناست.

<sup>1.</sup> pineal gland

۱۴۶

فکر اینکه چیز غیرمادی و مجردی مثل نفس، چیزی که تقریباً ولو نه کاملاً از مقولهٔ عدد است، بتواند با تغییر جهت دادن به بعضی نفوس جانوری معین، تغییری در دنیای مادی بدهد ـ بعنی عقیدهای که دکارت به آن قائل بود ـ آنقدر تصورش حتی علی الاصول دشوار بود که همه را دچار سر گردانی کرد. بخش بزرگی از فلسفهٔ قرن هفدهم ـ و حتی بعد از آن حول این محور دور می زد که چطور رابطهٔ نفس و جسم را به نحوی بهتر از آنچه از دکارت به ارث رسیده بود، بیان کنند.

متی: با وجود این باید تصدیق کرد که ثنویت دکارت بـهشکلهای مختلف در سیصد سال اخیر در اندیشهٔ غربی ریشه دواندهاست.

ویلیامز: به هر حال، به نظر من، مطلقاً چاره نداریم جنز اینکه به نحوی بین ذهن و عین یا عالم و معلوم فرق بگذاریم. در بعضی نظامهای فلسفی سعی کرده اند بگویند که ما هیچ تصوری از معلوم باستقلال از عالم نداریم و خلاصه ماییم که جهان را می سازیم. ولی باور کردن این نظر، متی به صورتهای ظریفتر و عالمانه ترش، بسیار دشوار است. همم در تفکر عادی ما و هم به طریق اولی در تفکر عامی، همیشه از نوعی ثنویت یا دو گانگی بین عالم و معلوم استفاده می شود، یعنی این تصور کمه جهان مستقل از معرفت حاصل کردن ما به آن است. چیزی که دیگر کمتر کسی به آن تصدیق می کند، دو گانگی مطلق بین نفس کاملاً خالص و جسم است، امروزه برداشت حتماً باید این باشد که عالم ماهیتاً موجودی متجسد و امروزه برداشت حتماً باید این باشد که عالم ماهیتاً موجودی متجسد و دارای جسم است و نمه صرفاً روح نماب. این امر حتی پیش از دکارت هم در فلسفه مورد قبول کسانمی مانند تسوماس آکویناس قدیس و ارسطو بود.

هند؟ هست؟

ویلیامز: هر چه زمان بیشتر گذشت، بیشتر بنظر رسید که بسرهان دکارت برای اثبات وجود خدا ضعیف ترین بخش فلسفهٔ اوست. ایس امر از نظر تاریخی اثر مهمی داشت چون، همانطور که خودتان هم قبلا گفتید، چنین بنظر می رسید که دکارت با استفاده از روش تشکیك، خودش را به بن بست رسانده است. نظر بر این قرار گرفت که اگر دکارت با تدابیر کلامی

هم نتواند از بن بست بیرون بیاید، راه دیگری برای این کار متصور نیست و، بنا بر این، هر کس او را در طریق شك همراهی کند، سرانجام به آنچنان مدوضع ایده آلیستی یا معنویی خواهد رسید که هیچ چیز جرز محتویات خود آگاهیش برایش باقی نخواهد ماند.

نکتهٔ دیگر شایان ذکر این است که نظام فلسفی دکارت حتی در حیات خودش به این دلیل که می گفتند دوری است، مورد اعتراض و اقسع شد. فرض بر این است که صحت و اعتبار همه چیز از خداست. قبلاً در جریان این بحث نقش خدا را، بخصوص برای صحت و اعتبار بخشیدن به معتقدات ما راجع به جهان خارج، مورد تأکید قرارداده ایم. چیزی که باید اضافه کنیم این است که دکارت عقیده داشت خدا در اعتبار بخشیدن به اعتقاد کلی ما به استدلال و برهان هم نقش مهمی دارد. اما از آنجا که دکارت از طریق استدلال به خداوند اعتقاد پیدا کرده بسود، وقتی نوشته اش منتشر شد مردم اعتراض کردند که او گرفتار دور شده است.

متلی : دکارت فقط به دلیل اینکه به نحو «واضع و متمایز» در می یابد که خدا وجود دارد، می تواند از مرحلهٔ «می اندیشم پس هستم» قدمی بسه جلو بردارد و پیش برود. از طرف دیگر، فقط به این دلیل که می داند خدا وجود دارد و فریبکار نیست اطمینان پیدا می کند که آنچه به نحو «واضح و متمایز» در می یابد صادق است.

ویلیامز: جزئیات این موضوع در مطالعهٔ فلسفهٔ دکارت فقط از جنبهٔ بسیار خاصی جلب توجه می کند. اما مسألهٔ بسیار کلیسی کسه شامسل ایسن موضوع هم می شود این است که چه رابطهای بین فلسفه و وجود فلسفه هست. آنچه اسمش را دور کارتزیس [یسا دکارتسی] گذاشته اند یکی از مصادیق جزئی این مشکل کلی است که فلسفه چگونسه باید امسکان وجود خودش را بیان کند، چون باید تأسیس و اعتبار خودش و سایسر اینگونسه مسائل را هم بحساب بگیرد و این کار بسدون بسرهیز از دور ایسا تسلسل دشوار است.

مین اهمیت کلی این نکته بهقدری است که ارزش دارد کمی

<sup>1.</sup> Cartesian circle

دربارهاش تأمل كنيم. هر چارچوب تبييني كلىي كه مىدعـــي صحت و اعتبار است، باید نه تنها صحت و اعتبار خودش، بلکه چگونگی حصول خودش را هم تبیین کند. مثالی میزنیم که از فلسفهٔ دکارت بسیار فاصله دارد. اگر پیروان فلسفهای بگویند که اعتقادات فلسفی هیرچ ربطسی بهمسألهٔ صدق و كذب ندارد و فقط به پیشبرد منافع طبقاتی كسانی كه چنین اعتقاداتی دارند کمك میكند، معنای سخنشان این است كـه فلسفهٔ خودشان هم هیچ ربطي بهمسألهٔ صدق و كذب ندارد و فقط به پیشبرد منافع طبقاتي كساني كه به آن فلسفه معتقدند كمك مي كند. پس چنين فلسفه اى خودش اين صلاحيت را از خودش سلب می کند که فلسفهٔ جدی و درخدور تدوجهی محسوب بشود. یا اگر پیروان شیوهٔ برخورد دیگری بگویند که، بهموجب اصل محوری این شیوه، فقط گزارهای ذیمعناست که یا چون تکسرار معلسوم و همانگویی است صادق است یا بهدلیل اینکه به تجربه قابل تحقیق است، چنین شیوهای آناً فاقد صلاحیت میشود زیراخود این گفته نه تکرار معلوم است که صادق باشد و نمه به تجربه قابل تحقیق. بسیاری از نظامهای اعتقادی خود بخود از اینگونه معضلات بسرای خودشان پیش می آورند: یعنی اگر صادق باشند، دیگر نخواهیم توانست صادق محسوبشان کنیم و در بعضی موارد حتی قادر به صورت بندیشان هم نخواهیم بود. پس هر نظریه باید خودش ۱۱ هم بحساب بگیرد. باید بتواند به نجوی که ذاتاً مستلزم تناقض نشود هم مشروعیتی برای وجود خودش فراهم کند و هم بدرای طرق وصول بهخودش. اگر در این کار موفق نشود، یا ذاتاً مستلزم تناقض است یا نامفهوم و بیمعنا و در هر دو صورت غیرقابل دفاع است.

برگردیم بر سر دکارت: نفوذ و تأثیر او در فاسفه عظیم بوده است. آیا ممکن است چیزی هم در این باره بفرمایید؟

ویلیامز: اگر بخواهیم مدوضوع را فقط در یسك چیز خلاصه كنیم، باید این طور بگوییم كه كسی كه در سیصد سال اخیر بحث معرفت را محور فلسفهٔ غرب قدرارداد دكارت بدود و تقدریبا هیچكس غیر از او نبدود. او باعث شد كه فلسفه به جای اینكه از این پرسش آغاز شود كه «چه و جدود دارد؟» یا «جهان چگونه است؟»، این سؤال را مبدأ قرار بدهد كمه «چه می توانم بدانم؟» تدوجه داشته باشید كمه سؤال ایدن است كمه «هی چه

می توانم بدانم؟» نه اینکه «چه می توان دانست؟» یا حتی «چه می توانیم بدانیم؟» ـ یعنی فلسف از پسرسشی به صیفهٔ اول شخص [مفرد] شروع می شود که محورش «من» است. در ابتدا عرض کردم که در زمان دکارت هنوز امکان این فکر و جود داشت که شاید یك نفر بتنهایی بتواند کار علم را به سامان برساند. ولی حتی اگر این واقعیت تاریخی را هم کنار بگذاریم، خود اینکه اقدام بزرگ دکارت در قالب یك زندگینامهٔ خودنوشت صورت گرفته، جزء بسیار مهمی از آن است. اتفاقی نیست که هر دو اثر بزرگ او گفتاد دد دوش و تأهلات ـ به صیفهٔ اول شخص [مفرد] نسوشته شده و کاری است در خودپژوهی فلسفی. تأثیر عمدهٔ دکارت در همین تأکید بسرکای است در خودپژوهی فلسفی. تأثیر عمدهٔ دکارت در همین تأکید بسرکای است در خودپژوهی فلسفی. تأثیر عمدهٔ دکارت در همین تأکید بسرکاری است در خودپژوهی فلسفی.

متحی : بعد از دکارت تا پیش از قرن حاضر، کمتر کسی از فسلاسفه در این مورد اختلاف می کرد که سؤال محوری در فلسفه ایسن است که «چـه می توانم بدانم؟»

ویلیامز: البته این مسأله هم هست که در این مدورد چه برداشتی باید از فلسفهٔ هگل داشته باشیم. از هگل بسرداشتهای مختلف مسی شود داشت. یکی این است که او سعی مسی کرد به قسمی برداشت ارسطسویسی از فلسفه بر گردد که سؤال مورد بحث در آن کمتر دارای اهمیت است. ولسی آنچه یقینا اهمیت دارد این است که در اواخر قسرن ندوزدهم و در قسرن کنونی، مردم از تأکیدی که دکارت بسر شناخت شناسی مسی گذاشت فاصله گرفتند و بیشتر بر منطق و زبان تأکید گذاشتند و از آن به بعد سعی داشته اند به جای بحث معرفت، فلسفه [تحلیل] زبان را محور فلسفه قرار بدهند.

متی : با فرض اینکه فلسفهٔ دکارت دارای عیوبی بوده که ذکر کردیم و بعضی عیبهای دیگر که ذکر نکردیم و باز با فرض اینکه فلاسفه به هرحال از مسألهٔ شناخت دور شده اند، چرا مطالعهٔ دکارت هنوز اینقدر پرارزش است؟ اجازه بدهید موضوع را به صورت شخصی بیان کنم. خود شما بیست سال بتناوب برای نوشتن کتابی دربارهٔ دکارت زحمت کشیدید. چرا فکر می کردید که این کار به چنین سرمایه گذاری عظیمی از عمرتان می ارزد؟

ويلياهز: تصور مي كنم بهدو دليل. فعلاً بنه لزوم فهم تاريخي

نقشی که دکارت در رساندن ما بهوضع کنونی ایفا کرده، کاری نداریم. همین قدر که کمی با جزئیات بدانیم که او چه گفته، بسه نظر من، از نظر فهم اینکه ما کیستیم و از کجا آمده ایم، بسیار مهم است. اگر کسی به فلسفه علاقه داشته باشد، امروز هم میخواهد کارهای او را بخواند (البته مقصودم از «کارها»، بیشتر تأملات اوست). تصور می کنم دلیل این امر این است که راهی که در این اثر دنبال شده ـ یعنی پرسشهایی از این قبیل که «چه میدانم؟» و «به چیز می تو انم شك کنم؟» و مانند اینها ـ به نحوی ارائه شده است که نمی تو آن از آن دل کند. بر سبیل تصادف نبوده که تأکید بر این موضوع چنین اهمیت عظیمی در فلسفه داشته. قضیه این نیست که چون دکارت چنین قلم سحار و نثر شیوایی داشته، توانستهاست ذهن اروپا را از راه دور این طور مسحور کند. دلیلش این نیست. دلیلش این است که چیزی که او کشف کرد ذاتاً اندیشه برانگیز بود: یعنی اینکه من بهخودم بگویم دارای همهٔ این اعتقادات هستم، ولی مسأله این است که چطور می توانیم به پشت آنها نفوذ کنم و ببینم آیا اعتقاداتم واقعاً راستند یا نه. چگونـه مسیتوانم از اعتقاداتم فاصله بگیرم و ببینم کدامشان جنبهٔ پیشداوری دارنسد؟ چقدر امكان براى شكاكيت وجود دارد؟ اينها سؤالهايي است حقيقتاً انديشه برانگيز و انسان برای اینکه بتواند از درون این شبکهٔ بسیار طبیعی ژرفانـدیشی راهی به بیرون باز کند، نیازمند تخیل فلسفی قدوی و کار فراوان است. چنانک خود دکارت گفته، پس از اینکه شما ایس مسیر را طبی کردید، دیگر در انتها سر جای اول نخو اهید رسید. مسأله این نیست که از بیماری فلسفیی که بهدست خودتان بهآن دچار شدهاید شفا پیدا کنید.

سؤال دیگری که دکارت بهطرز بسیار چشمگیری مطرح می کند ایس است که «من کیستم؟» ما می توانیم خودمان را غیر از آنچه هستیم تخیل کنیم. قدرتی داریم که خودمان را در عالم خیال از اوضاع و احوال موجود بیرون بکشیم. قادریم تخیل کنیم که از چشمخانهٔ بدنی دیگر به جهان نگاه می کنیم. می توانیم در عالم خیال مجسم کنیم که در آیینه نگاه می کنیم و چهرهٔ دیگری می بینیم و ، مهمتر اینکه ، از دیدن این چهرهٔ دیگر در شگفت نمی شویم. این امر در من این تصور نیرومند را ایجاد می کند که از بدنم و از گذشته مستقلم. اساس فکر دکارت که من به

101

نحوی از انحا از همهٔ این امور مادی مستقلم، همین تجربه است. اگر از بیرون، ثنویت دکارت را بهعنوان یك نظریه نگاه کنید، باور کردنش به دلایلی که باجمال گفتیم، بسیار دشوار است. اما در عین حال می بینید که اگر از طریق یك سلسله تأملات به آن برسید، مقاومت در مقابلش بسیار مشکل است. سلسله تأملاتی که دکارت با آن وضوح و قدرت بیهمتا جلو شما می گذارد و شما را بهراهی که دیدیم و به نظر مین، راهی غلط هدایت می کند، هم بسیار مؤثر و چشمگیر است و هم به عمق وجودتان نفوذ می کند، چنانکه گفتیم، حتی اگر بکوشید تأملات و افکار او را رد کنید، باز هم نخواهید توانست از این زور آزمایی بدون تغییر و مثل اول بیرون بیایید. نخستین تکلیف فلسفی شما این است که سعی کنید در کی از خودتان و تصوراتتان دربارهٔ اینکه چه ممکن است باشید، حاصل کنید و از ایسن راه از بند ایس مدل ثنوی [روح و جسم] خلاص هوید.



## اسپينوزا و لايبنيس

گفت و تو با آنتونی کوئینتن

## مقدمه

متی: از مدتها پیش رسم بر این بوده که فلسفهٔ غرب را در سدههای هفدهم و هجدهم بهدو مکتب مخالف تقسیم کنند \_ مکتب اصالت تجربه در انگلستان و مکتب اصالت عقل در بر اروپا \_ و لاك و باركلی و هیوم را برزگترین تجربیان بشناسند و دکارت و اسپینوزا و لایبنیتس را بزرگترین عقلیان. مهمترین مسأله از بسیاری مسائل مورد اختلاف بین آنان این بود که (اگر قضیه را بخواهیم بهساده ترین و خامترین و جده بیان کنیم) عقلیان معتقد بودند آدمیزاد فقط با استفاده از ذهنش \_ یعنی با تفکر، با عقل محض \_ قادر به کسب شناختهای مهم دربارهٔ عالم هستی است. تجربیان منکر این موضوع بودند و اصرار داشتند که تجربه همیشه یکی از عناصر ضروری است و هر شناخت ما از آنچه واقعاً و جود دارد، لـزوماً باید دست آخر به نحوی از انجا از تجربه منشأ بگیرد. از ایس گذشته، باید دست آخر به نظر بر این بوده است که این دو مکتب مخالف عاقبت در اواخر قرن هجدهم به سوی هم آمدند و در فلسفهٔ ایمانوئل کانت با هم جمع شدند.

در این بحث میخواهیم به اسپینوزا و لایب نیت بپردازیم که ، بعد از دکارت ، بزرگترین فیلسوفان عقلی بودند. اسپینوزا از نظر زمانسی بسر لایب نیتس تقدم داشت و در ۱۶۳۷ در آمستردام به دنیا آمد. خانواده اش یهودیانی اهل پر تغال بودند که بعد از دورهٔ تفتیش عقاید در اسپانیا ، در جستجوی آزادی دینی به هلند آمده بودند. اسپینوزا با اینکه در جامعهٔ

<sup>1. [</sup>Baruch (Benedict)] Spinoza

<sup>2. [</sup>Gottfried Wilhelm von] Leibniz

یهودی بسته ای بزرگ شده بود و درس خـو انده بود، در مقابل سنت پرستی دینی طغیان کرد و در بیست و چهار سالگی مراجع یهود تکفیرش کردند. ولى خوشبختانه چون هم بر حسب خلق و خـو و هم بــه حكــم اوضاع و احوال، متمایل به تنهایی بود، برای اینکه به کارش برسد در زندگی اندوا اختیار کرد و حتی پیشنهاد دانشگاه هایدلبرگ را برای احراز مقام استادی در آنجا رد کرد و با تراشیدن عدسی برای عینك و میکروسکپ و تلسکوپ روزگار می گذرانید. عقیده بر این است که این پیشه و استنشاق روزانهٔ گرد شیشه سرانجام بیماری ریوی او را تشدید کسرد و بسهمسرگش در سن چهل و چهار سالگی انجامید. به تصدیق همه، شاهکار او کتابی است به نام اخلاقًا كــه در واقــع راجع بــهسراسر فلسفه بحث مىكنــد و در ١۶٧٧ ــ سال مرگ نـویسنده، منتها پس از فوت او ـ منتشر شد. کتاب دارای ایس ويژگى جالب توجه است كه مستقيماً بهسبك هندسهٔ اقليدس نـوشته شده، یعنی از چند اصل متعارفی و مفهوم اولیه شروع میکند و از طریق منطق قیاسی، بسها ثبات سلسله ای در از از قضایای پیاپی مسی پر دازد که هسه شماره گذاری شدهانید و مجموعاً نقشهٔ پسی کل عبالیم هستی را تشکیل مىدهند. اين كتاب را اغلب بالاترين نمونهٔ يك نظام فلسفى خـودبسنده و وافي بنفس مي دانند كه هدفش تبيين همه چيز است.

یک سال پیش از مرگ اسپینوزا، سلسله ملاقاتهایی بین او و لایب نیتس،
یعنی دومین فیلسوف مورد مطالعهٔ ما در این بحث، دست داد که یکی از
موارد نسبتاً نادر دیدار و گفت و گوی رویارو میان دو تن از بسزر گتریس
فلاسفه است. لایب نیتس شخصیتی یکسره به عکس اسپینوزا داشت: درباری
و دیپلمات و دائم السفر بود و در بسیاری از کشورها افتخاراتی کسب
کرد. از این گذشته، یکی از بزرگترین کسانی در فرهنگ ما بود که بر
علوم متعدد احاطه داشت. مفهوم انرژی جنبشی [یا سینتیك] ۲ را او وضع
کرد. بدون اینکه اطلاع داشته باشد نیوتن هم دست به چنین کاری
زده، حساب جامع و فاضل [یا انتگرال و دیفرانسیل] ۲ را ابداع کرد و
نوشته اش در این زمینه پیش از اثر نیوتن منتشر شد. در واقع ما هنوز تا

<sup>1.</sup> Ethics.

<sup>2.</sup> kinetic energy

امسروز از نشانههای ابداعی او استفاده مسی کنیم نه از علامتهای نیوتن. گذشته از اینها همه، لایبنیتس یکی از بزرگترین فلاسفه بود.

لایب نیتس در ۱۷۹۶ در لایپزیك به دنیا آمد و در ۱۷۱۶ در هانـور درگذشت. در دورهٔ تحصیل آنچنان هـوش و استعـدادی از خـودش نشان داد که در بیست و یك سالگی به او پیشنهاد استادی دانشگاه شد. ولمی او هم مانند اسپینوزا این پیشنهاد را رد کرد، منتها بهدلیل معکوس، یعنی چون می خواست مرد دنیا بشود. بیشتر عمرش را در دربار هانور در خدمت دو کهای آن سامان گذرانید و یکی از همین دو کها بود که بعدها بهنام جرج اول پادشاه انگلستان شد. لایب نیتس هـر کاری را کـه بشود تصور کرد شخصی در ایس سمت بکند، می کرد و، بنا بر این، آثـار فلسفیش را، باصطلاح، در اوقات فراغت مى نوشت. نوشته هايش بسيار زياد است، هر چند بیشتر به صورت مقالات کوتاه تصنیف شده. تقریباً هیچ یك از آثارش در زمان حیات خودش منتشر نشد. علاوه بر این، با اشخاص گونساگون در کشورهای مختلف مکاتبه می کرد. هم حجم این مکاتبات بسیار درخسور تسوجه است و هم اهمیتشان از نظر فلسفی، از کارهای بسرجستهٔ او مونادولوژی و گفتاد در ما بعدالطبیعه است و کتابی به نام تحقیقات جدید دربارهٔ فهم انسانی که در آن نکته به نکته با جان لاك که تقریباً معاصر او بوده وارد بحث شدهاست.

برای بحث دربارهٔ اسپینوزا و لایبنیتس، از آنتونی کوئینتن، رئیس هیأت مدیرهٔ کتابخانهٔ بریتانیا، دعوت کرده ام که هم به عنوان فیلسوف مشهور است و هم به عنوان یکی از مورخان فلسفه.

<sup>1.</sup> Monadology. 2. The Discourse on Metaphysics.

<sup>3.</sup> New Essays Concerning Human Understanding.

<sup>4.</sup> Anthony Quinton

## بحث

مگی: شك نیست كه میخواهیم دربارهٔ ایس دو فیلسوف به طور جداگانه بحث كنیم. ولی پیش از این كار، آیا چیزی هست كه دربارهٔ هدر دو بخواهیم بگوییم و ذكرش سودمند باشد؟

كولين تن: بله، تصور مي كنم هست؛ همان چيزى كـ خودتـان در ابتدا گفتید؛ نــوعــی طبقه بندی شسته رفته و راحت و متعارف. دو گــروه مخالف از متفکران بهما می دهند، هر کدام متشکل از سه نفر: سه انگلیسی تجربی مشرب، لاك و باركلی و هیوم، و سه اروپایی عقلی مسلك، دكارت و اسپینوزا و لایب نیتس. هم قدر مشترك سه متفكر عقلی، سبك و هدفشان بود؛ هم قدر مشترك سه متفكر تجربى. شرايط و دستوركار را دكارت برای همگروهانش تعیین کرد. برداشتی کسه دکارت با بسکار انداختن عقل محض از دنیا بدست آورد، نسبتاً سرراست بود. او «خویشتن» آدمی را با همة تشخص و تعين و تمايز و استقلالش بهشكلي قابل شناخت حفظ كرد و چون خدایش صورت شخص نداشت، بهبیانی که به هر خال نزد معاصرانش مفهوم بود، قائل بههستی صانع بود و ادعا داشت کــه می تواند و جــود او را ثابت کند. بعلاوه، دنیای مادی را هم ـ ولو با سلب بعضی کیفیات زنده و رنگارنگ و عطر آگین آن ـ به شکلی قابل شناخت نگاه داشت. در برداشتی از دنیا که شما به وسیلهٔ روش عقلی به آن می رسید، مانند کسی که بخواهد یك دستگاه كامل هندسه بوجود بیاورد، از چند قضیهٔ بظاهر بدیهی شروع می کنید و بعد بر پایهٔ این مقدمات بدیهی و بهشیوهٔ قیاس منطقی، استنتاجهایمی مسی کنید. اسپینوزا و لایبنیتس نتایجی بما این روش بدست آوردند کــه از جهات گونــاگون و بیشتر مخالف، بــا درك روزانهٔ مــردم

عادی از جهان تفاوت داشت. دکارت در مقایسه با این دو، فقط سرگرم حفظ ظاهر بود. اسپینوزا و لایب نیتس می گفتند حقیقت حال دنیا بسیار با آنچه به نظر اشخاص عادی می رسد، فرق دارد.

مگی: به عبارت دیگر، هر دو مسی گفتند که جهان دارای حقیقتی بنیادی است که با مشاهده و تجربهٔ عادی قابل درك نیست و فقط به روش فلسفی آشکار می شود.

گولین تن: درست است. دنیای هر دو فیلسوف، دنیای بسیار شگفت انگیزی است، ولی در هریك از دو مورد كاملاً با دیگری تفاوت دارد. هر دو ادعا دارند كه به پیروی از قواعد كلی دكارت، یك روش را دنبال می كنند. دنیای اسپینوزا یكتا و وحدانی است چون او می گوید تنها موجود حقیقی، كل جهان است كه هم دارای ابعاد یا معتد است بعنی در مكان گسترده شده به و هم در عین حال نفسانی است، یعنی منظومهای از تصورات یا معانی بهیم پیوسته است. اما به نظر لایب نیتس، دنیای حقیقی مركب از بی نهایت چیزهای صرفا روحانی است. هر چیز مادی به حتی خود مكان، یعنی جایگاه ماده به صرفا نمود ایا ظهور به یعنی یكی از محصولات فرعی به جهان حقیقی است كه خودش میركب از شمار بیكرانی میراكز روحانی است.

متی: جهان خودش جای بسیار شگفتی است و، بنا بر این، حقیقتش هم ناچار باید شگفتانگیز باشد. برتراند راسل در کتاب حسائل فلسفه می نویسد: «حقیقت امر در مورد اشیاء مادی باید عجیب باشد. حمکی است دستیافتنی نباشد، اما اگر فیلسوفی معتقد باشد که به آن دست یافته، عجیب بودن چیزی که او به عنوان حقیقت عرضه می کند، نباید دلیلی برای اعتراض به عقایدش محسوب شود.» من سخت با این گفته موافقم.

خوب، اجازه بدهید شروع کنیم به بحث دربارهٔ اسپینوزا و لایب نیتس به طور جداگانه و اول بپردازیم به اسپینوزا. فلسفهٔ اسپینوزا، چنانکه خودتان هم کمابیش به طور ضمنی فرمودید، نظام یا دستگاه و احد بسیار

<sup>1.</sup> phenomenon 2. B. Russell, The Problems of Philosophy.

مبسوط و مفصلی است عبارت از معانی یا تصوراتی کسه گفته میشود بسا حقیقت جهان مطابقت دارند. منتها وقتی کسی بخواهد هر نظام یا دستگاهی را تشریح کند، درست معلوم نیست از کجا باید شروع کند چون هر چیز در آن قائم به چیز دیگری است. خود شما از کجا شروع می کنید؟

كو أين تن : تصور مي كنم پيش از اينكه كسي به جزئيات ماهوى نظام فلسفی اسپینوزا برسد، بهتر است چیزی دربارهٔ روش او بگوید. خودش مي گويد كه مطالب كتابش، اخلاق، «مطابق اسلوب هندسه، بـ هبرهان ثابت شده است.» خود شما هم در ابتدا تذکر دادید که او این مطالب را به کمك ابزارهایی که در هندسه از قدیم بهارث رسیده، بیان می کند: یعنی اصول متعارفی و اصول موضوعی و تعاریف و قضایا، و در پایان هــر فقره استدلال، علامت QED [ = فهو المطلوب]، درست مثل برهان در هندسه. ولی عجیب است که فلاسفه بهطور کلسی تــوجهی بهبــرهانهــای اسپینوزا نکرده اند. کسی کار او را مخزن استنتاجهای جالب توجه تلقی نمی کند، در حالی که از لایب نیس چنین تصوری وجبود دارد. بنا بسر ایس، شاید روش اسپینوزا ـ یعنی این اسلوب صریحاً و عمداً هندسی ـ بـا اینکه از لحاظ سبك واضحترين خصوصيت كار اوست، جنبهٔ براستي مهم آن نباشد. آنچه اهمیت دارد بینش عارفانهای است که جهان در آن موجودیت مطلقاً واحد پیدا می کند و هر گونه بخش بندی عالم ـ خواه بـهاجـزاء، مانند نفوس یا اشیاء مادی، و خواه بهاقسام، مثل امهور نفسانی و مادی ـ به قیمت شکستن و بسیاندام کردن آن تمام مسیشود و بنایش بسر کے فہمی است.

متحی: درك این تصور برای خیلی از مردم بسیار مشكل است كه كل هستی سراسر یك چیز است و همهٔ اشیاء و امور، از جمله افراد انسان، فقط جنبهها یا وجوه یا حالات مختلف آن هستند. ممكن است كمی بیشتر این موضوع را برای ما بشكافید؟

کو آین آن: تصور می کنم در اینجا عم باز باید لحظه ای برگردیم به دکارت، ولی قول می دهم که دیگر این کار را نکنم. تعریف دکارت از جوهر، نفوذ و رواج فراوان پیدا کرد. تصور جوهر در فلسفه به معنای تصور چیزی است که حقیقتاً وجود دارد: یعنی اجزاه سازندهٔ حقیقی جهان،

به تفکیك از امور ثانوی یا اشتقاقی که صرفاً باید سایه یا جای پای هستی حقیقی محسوب شوند. دکارت جوهر را آن چیزی تعریف کرد که «برای اینکه و جود داشته باشد نیاز مند هیچ چیز جنز خودش نیست.» اگر این تعریف را بهمعنای حقیقی بگیریم، چنین لازم می آید که تنها جوهر حقیقی خداوند است ـ البته با فرض اینکه چیزی به اسم خدا و جود دارد (و دکارت معتقد بود می تواند ثابت کند که ضرورتاً باید وجـود داشته باشد) ـ زیـرا سوای خداوند، همهٔ چیزهای موجود، مانند نفوس بشری و اشیاء مادی (از جمله جسم انسان)، در مرتبهٔ وجود بهخداوند محتاجند که آفریدگار آنهاست. بنا بر این، هیچ چیزی جز خدا نمی تواند کاملاً مدعمی عنوان جوهر باشد. دکارت عقیده داشت که خداوند یکانه جوهر مطلق است؛ ولی برخلاف اسپینوزا، این مطلب را گفت و گذشت و بسر آن تأکید نکرد. قائل به این امکان شد که نفس و جسم دست کم می تمو انند بمه طور نسبی جوهر باشند و صرف نظر از قائم بودن بهخدا، ثبوت و تقرر ذاتـی داشته باشند و از این جهت با اندیشه و احساس و سایسر آثمار نفس یما شکل و أندازة جسم تفاوت كنند كه بههيچ معنا جوهـريت نــدارنــد. امــا اسپينوزا نکتهای را که دکارت گفتهبود مبنی بر اینکه خداوند یگانــه جوهر حقیقی است، کاملاً جدی گرفت و مصر بر ایسن شد که تنها یمك جموهر حقیقی وجود دارد و فقط یك چیز است كه ـ اگر بخواهیم عبارت او را بهطور تقریبی ترجمه کنیم ـ علت خودش است و ماهیتش علت و جـودش است و طبیعت ذاتیش این است که وجود داشته باشد. نتیجه ای که او ، بر خلاف دکارت، گرفت این بود که یگانه چیزی که ایس حکم دربارهاش صدق می کند، کل هستی است، یعنی مطلقاً همه چیز، نه خداوند آفریننده ای که از جهان آفریدهٔ خودش متمایز و جدا باشد. تنها عنصر طرح عظیم اسپینوزا که بهطور مبهم با شعور عادی سازگاری دارد این مدعای اوست که ایس جوهر یکتا، این کل مطلق شامل همه چیز، در واقع همان طبیعت، یعنی دنیای مادی مکان و زمان، است که در عین حال (و ابسن قسمت کمتر بسا شعور عادى و فق مى دهد) همان خداست.

مگی: این یکی از برهانهایی است که اسپینوزا بــرای اثبات وحدت ذاتی و ربوبیت ذاتی هر چیز مشتق از مفهوم ذات نامتناهی خدا بـکار برده است. اگر خدا نامتناهی باشد، هیچ چیزی نیست که خدا آن چیز نباشد. یا برای اینکه مطلب را کمی روشنتر بیان کردهباشیم، اگر جهان از خداوند جدا باشد، خدا دارای حد و مرز می شود و در آن صورت باید گفت متناهی است نه نامتناهی. اگر خدا نامتناهی باشد، حد صدقش مساوی با همه چیز می شود.

گو نین تن: به نظر من، این قانع کننده ترین طرز استدلال در دفاع از نظریهٔ اسپینوزا است که پیش از او هم در فلسفه سابقه داشته. او به بسیاری دلایل دیگر هم برای اثبات مدعایش متشبث می شود، ولی ماحصل همهٔ استدلالها این است که فقط یك چیز وجود دارد که علتش در خودش است. علت هر چیز دیگری خارج از خود اوست. ایس یسك چیز را، چنانكه گفتم، اسپینوزا همان کل طبیعت می داند و از آن شگفت انگیزتر اینکه می گوید این همان خداست.

متحی: آیا تصور نمیکنید فاصلهٔ عظیمی بین ایسن دو تصور وجسود داشته باشد؟ اینکه کسی کل هستی را ذاتاً واحد بداند یك چیز است و اینکه آن کل واحد را ربو بی تشخیص بدهد، کاملاً چیز دیگر. به نظر شما چسرا اسپینوزا این قدم آخر را برای پشت سر گذاشتن آن فاصله برداشت؟

کوئین تن: تصور می کنم، به نظر اسپینوزا، به دلیل کمال خداوندی است که طبیعت را نمی شود به عنوان محصول فرعمی منفعل و بسی کنش فعمالیت خدا درك کرد. طبیعت، کل هر چیزی است که هست و علتش در خودش است و، بنا بر این، از این حیث موجودی کامل است، یعنی در واقع کاملترین موجودی که امکان دارد وجود داشته باشد و لذا مستحق نام خداوند است. تنها خدایی که اسپینوزا حاضر به پذیرفتنش بود، خدایمی بود که عین کل چیزهای طبیعی باشد.

ملی: فرمودید که چیز براستی مهمی که از اسپینوزا حاصل می کنیم بینش عارفانه ای دربارهٔ چگونگی جهان است، نه سلسله ای از براهین. بسه نظر من، آن بینش را این طور ممکن است در قالب الفاظ بیاوریم که بگوییم اگر کل هر آنچه را هست «طبیعت» بنامیم، می توانیم علم داشته باشیم که، بر حسب مصطلحات ما، ممکن نیست چیزی فوق طبیعی یا قلمروی فوق طبیعی و جود داشته باشد و می توانیم بیقین بدانیم که ممکن



باروخ (بندیکت) اسپینوزا (۲۷-۱۶۳۲)

نیست خدا بیرون از طبیعت باشد.

کو أین تن: اعتقاد اسپینوزا همین است. به خلاف تعالیم سنتی دینی، خدا و طبیعت را نمی شود دو چیز متمایز تصور که د چیون در آن صورت هر کدام دیگری را محدود می کند. خدا موجودی ناقص خواهدبود که این فکر مستلزم تناقض است و جهان مخلوق هم ناقص خواهدبود چون آفرینندهٔ آن موجودی ناقص و ناتمام است.

معلی : اسپینوزا به علت قائل شدن به ایس نظر، بسرای بغرنج تریس مسألهٔ به ارث رسیده از دکارت ـ یعنی مسألهٔ کنش و واکنش بین نفس و ماده ـ پاسخی دندان شکن پیدا کرد و در مقامی قرار گرفت که بگویسد به معنای مفروض ممکن نیست کنش و واکنشی و جود داشته باشد زیسرا نفس و ماده در واقع یك چیزند که از دو جنبهٔ مختلف لحاظ می شوند. به همین دلیل نظمهایی که ما درك می کنیم باعث این پندار باطل می شوند که رابطهٔ علت و معلول و جود دارد.

**کو لین تن :** شك نیست که رابطهٔ نفس و جسم مشکل خاصی بسرای دکارت ایجاد کرد و او پاسخی دلیرانه، هر چند نه کاملاً خرسند کننده، بــه آن داد. او این دو قلمرو هستی را نوعاً متفاوت ولی، بما اینهمه، در کنش و واکنش با هم میدانست و مسی گفت نفس گرچه ذاتـــ بکلـی غیرفیزیکــی است، می تواند سیر جریانهای فیزیکی را در دستگاه اعصاب منحرف کند. اسپینوزا، مثل خیلی از کسانی که بعد از دکارت آمدند، بـههیچ و جـه این فكر را قبول نداشت و بهشيوه اي كاملاً خاص خودش آنچه را دكارت تقسيم كردهبود، يكي كرد. مورخان فلسفه اغلب معتقد بودهاند كه بهترين راه فهم اسپینوزا، تصور او به عنوان کسی است که میخواسته همین مشکل دكارت، يعنى رابطهٔ نفس و جسم، را حل كند. اما، بـهنظـر مـن، چنين تصوری از هدف اسپینوزا قدری نارساست. اسپینوزا در پی هدفی بـزرگتر، یعنی برداشتی صحیح و همه گیر از امور است. وقتی ایـن فرض بنیادی را بسط و پرورش میدهد که جوهر واحد، نامتناهی است، می گوید این جوهر همه چیز را در بر می گیرد و هیچ چیزی خارج از او نیست ـ تصوری کــه اگر مساوی تصور ناکرانمندی یا عدم تناهی نباشد، به هر حال نزدیك بــه آن است ـ و اضافه ميكندكه خدا يا طبيعت، يعني همــان جوهــر واحد و کل هر آنچه هست، صفات بی نهایت دارد. این حرف سر گردان کننده است. سر گردان کننده است چون معلوم می شود که فقط دو تا از این صفات برای ما قابل فهم است و بقیه را باید صرفاً بر سبیل حسن ظن بپذیریم. باید هر طور شده این تصور بی شکل را هضم کنیم که آنچه هست، آنقدر صفات بیشمار دارد که برای ما قابل تصور نیست. دو صفتی که ما می شناسیم، یکی علم بیا آگاهی است و دیگری بعد یا امتداد به یعنسی اشغال کردن مکان. اسپینوزا اضافه می کند که در بافت همه گیر این جوهر واحد، بعضی شکلهای محلی و موقت، مثل چروکها را حالات می گذارد که طبیعت حقیقی آن چیزی است که ما معمولا تصور می کنیم ذاتاً ثابت و پا برجاست، از قبیل این میز یا صندلی به خود ما یا دوستان ما یا کوه هیمالیا. هر یک از این چیزها، برای ما در یا خود ما یا دوستان ما یا کوه هیمالیا. هر یک از این چیزها، برای ما در ولی، به نظر اسپینوزا، یکی دیگر از شکلهایی است که بافت کل هستی اینجا و آنجا به خود می گیرد.

متحى : مثل امواج دريا.

کو نین تن : دقیقاً، امواج دریا یا چروك پارچه. هر یك از این حالتها، هم برخوردار از آگاهی است و هم دارای بعد یا امتداد، بنا بسر این، مراحل یا چرو کهای هستی همه در آن واحد دو جنبه دارند: یکی نفسانی و دیگری جسمانی. آنچه در اینجا مطرح است به هیچ و جه مسألهٔ دو چیز کاملا جدا نیست که اتفاقا همگام شده باشند یا به موازات هم پیش بروند. هر دو یك چیزند که از دو جهت مختلف لحاظ می شوند. یکی از نتاییج خاص و شایان ذکر قضیه این است که، به نظر اسپینوزا، نفس و جسم جدا نشدنی یا انف کاك ناپذیرند، کما اینکه او نفس انسان را تصور جسم او توصیف می کند. این نظر جایی بسرای جاودانگی یا بقای نفس باقی نفس باقی نمی گذارد. بقای نفس همچنین به موجب این نظریه علی الاصول رد می شود نمی گذارد. بقای نفس همچنین به موجب این نظریه علی الاصول رد می شود

<sup>1.</sup> attributes

thought . ۲ این تعبیر به این معنای خاص در اسپینوزا از شادروان فروغی است و کاملاً هم درست است. (مترجم)

<sup>3.</sup> consciousness

<sup>4.</sup> extension 5. modes

که نفس یکی از حالتهاست و همهٔ حالات فانی و درگذرند.

متحی: ما هر دو در این بحث اهمیت فراوان برای این حقیقت قائسل شده ایم که اولا اسپینوزا در بیان فلسفه اش هندسهٔ اقلیدس را الگو قرار داده و ثانیا عقیده دارد که نظام اندیشه هایش مستقیماً بازتاب نظام جهان است. ظاهر امر این است که در یك نظام قیاسی جایی برای عدم موجبیت ایا اختیار] نیست. ممکن است بفرمایید اسپینوزا نسبت به این مسأله که آیا انسان مختار است یا نیست، چه نظری دارد؟

كو ئين تن ؛ به عقيدهٔ اسپينوزا، مفهوم عادى آزادى يا اختيار كه شعور عامه به آن حکم می کند \_ یعنی این تصور که فرد آدمی گاهی بتواند خودانگیخته عمل کند و بدون اینکه عملش معلول علتی دیگر باشد علت برای امـور قـراربگیرد و با خودانگیختگی محض صاحب اختیار باشد ــ از محالات است؛ پندار پوچی است که به سبب بی اطلاعی ما از علل اعمالمان پدید می آید. از طرف دیگر، او همچنین می گوید که چیزی هم به اسم اسارت یا بندگی انسانی هست. ولی چون انسانها تا ابد و بهطور قطعی محکوم به بندگسی نیستند و می تو انند از این وضع خلاص شوند، بـ قسمی آزادی دسترس دارند. بندگی عبارت از این است که انسان به بعضی علتها جز علل دیگر وادار به عمل شود. بعضی علل هست که ممکن است از آنها تحت عنوان كلي عواطف انفعالي يا كارپذير " ياد كنيم، از قبيل كينه و خشم و ترس، و باعتشان در ما تأثیر ناکامکنندهٔ بعضی از بخشهای دنیای خارج است. ولی، به عقیدهٔ اسپینوزا، علاوه بسر اینها ما دارای عبواطف فعال ۳ هم هستیم که در نتیجهٔ فهم ما از شرایطمان در دنیا، یعنی پی بردن بهحقیقت رویدادها، بو جود می آیند. هرچه اعمال ما بیشتر معلول عواطف فعال و کمتر عواطف انفعالی باشند، کمتر در بندگی و اسارتیم و بیشتر خودمان هستیم. این تنها نوع آزادی انسانی است که اسپینوزا حاضر به قبول آن است.

متی: تصور نمی کنم تا پیش از اسپینوزا هیچ یك از متفكران اروپایی این اندیشه را بهمیدان آوردهبود که پیبردن شما بهاینکه منشأ

<sup>1.</sup> indeterminism

<sup>2.</sup> passive emotions

<sup>3.</sup> active emotions

یا سرچشمهٔ نهانی احساسات و اعمالتان چیست، با اینکه به معنای واقعی، آزادی یا اختیار شما را افزایش نمی دهد، به معنای مهم دیگری تأثیر رهایی بخش در شما خواهد گذاشت چون شما را از قید ناکامی و بنا بر این، از شر ناشادمانی و خشمی که در نتیجهٔ ناکامی بوجود می آید نجات خواهدداد و ناکامی خودش معلول این است که می بینید اسیر نیروهایی هستید که سر از کارشان در نمی آورید. پی بردن به سرچشمهٔ نهانی احساسات و اعمال به قبول و رضا می انجامد و قبول و رضا به نوبه خود به احساس رهایی از قید و بند و مضیقه ها منجر می شود و این نه تنها سعادت و خوشی شما را افزایش می دهد، بلکه خودش رمیز سعادت است. این اندیشه به صورتهای گوناگون بارها و بارها از زمان اسپینوزا به بعد مطرح شده است و ، از جمله، اندیشهٔ محوری در تفکر فروید و روانکاوی بوده است.

کو ئین تن : تصور مسی کنم حتق با شماست. یا ممکن است نگسرش اسپینوزا را نسبت به وضع انسان در جهان، مبتنی بر بی اعتنایی به لذت و رنج تلقی کنیم، یعنی اینکه دنیای دور و بر ما عنایت خاصی به ما ندارد و، بنا بسر ایسن، بر ماست که با مهار کردن عواطفی که در نتیجهٔ تأثیر دنیا به جوش می آیند، قدرت جهان را بسرای اینکه به ما رنج بسرساند، کاهش به به بیما رنج بسرساند، کاهش به به بیما رنج بسرساند، کاهش به به بیما رنج بسرساند، کاهش نمی گوید که حرف اسپینوزا منحصر به ایس نیست. او نمی گوید که ما می توانیم با یك تلاش عظیم و سهمگین ایس عواطف نمی گوید از طریق عقل و با درك جهان می توانیم کاری کنیم که ایس عبواطف کم کم محو و زائل شوند و عواطف فعال جایشان را بگیرند. عبواطف کم کم محو و زائل شوند و عواطف فعال جایشان را بگیرند. والات رین اینگونه عواطف، به قول خود او، «عشق عقلی به خدا»ست که می کرن ما درك فلسفی و عبارت از فهم همه جانبهٔ طبیعت کل جهان است.

ملی: به یك تعبیر، قدری عجیب بنظر می رسد که مردم معمولاً تصور می کنند اسپینوزا متفکری دینی یا شبه دینی است، در حالی که براستی او معتقد به وجود خدایی دارای صفات شخصی نبوده است و نه به بقای نفس

ایمان داشته نه به آزادی اراده یا اختیار. اغلب او را وحدت و جودی ا توصیف می کنند و حتی تصور بر این است که در میان فلاسفه همان طور که هیچ کس مثل شوپنهاور بدهین یا مثل هیوم شکالا یا مثل لاك آذادیخواه نبوده، هیچ کس هم در اعتقاد به وحدت و جود به پای اسپینوزا نمی رسیده. آیا، به نظر شما، این تصور از او درست است؟

کو ٹین ٹن ؛ به نظر من، کسانی که او را وحدت و جـودی مـیدانند یقیناً درست فکر میکنند و این فکر به هیچ و جه به معنای این نیست که او آدمی براستی مذهبی نبوده است. برای اینکه اول بهروش منفی به ایسن نتیجه برسیم، فیلسوف انگلیسی تقریباً معاصر او تامس هابـز۲ را در نظـر می گیریم که بسیاری از عقایدش تا حد زیادی با نظریات اسپینوزا مطابقت داشته. هابز آدمی بود که هیچ چیز زندهدلی و نشاطش را از بین نمی بسرد و، بـا وجود ايـن، على الاصول نسبت بـه كائنات عموماً و بـهطبيعت بشر خصوصاً بدبین بود و گرچه بر سبیل ادب یا احتیاط گاهمی اسمی از خدا می برد، آشکارا ملحد بود و تفاوت بسزرگش بسا اسپینوزا در این بسود ک نگرش دنیوی راسخ داشت و اثری از دینداری و پارسایسی و احترام به مقدسات در کارش نبود. اسپینوزا هم نظری بسیار شبیه هابنز در خصوص طبیعت واقعی جهان داشت ولسی برخوردش با آن بکلسی متفاوت بود. برخورد اسپینوزا برخوردی است ذاتباً دینی، آمیخته با احساس هیبت و احترام تدوأم با فسروتنی و خشوع و استفراق در مسراقبه و تفکسر. مسا به دلیل طرز فکر تنگ و محدودی که از مسیحیت کسب کرده ایسم از دلا حقیقت دینی برخورد اسپینوزا عاجزیم و شرطهایی قرارمی دهیم که مصداق عام ندارند. برداشتی که در سنت فرهنگی ما از خدایدی دارای صفات شخصی و قهار و غیور وجود داشته، در مورد اسپینوزا از کل نظام كائنات وجود دارد و، بنا بر اين، بهاين جهت نبايد او را بيدين تصور کنیم. دینداری اسپینوزا تا اندازهای شبیه دینداری وردزورت است.

<sup>1.</sup> pantheist

۲. Thomas Hobbes (۱۵۸۸–۱۶۷۹). فیلسوف انگلیسی. (مترجم) William Wordsworth (مترجم). شاعر انگلیسی. (مترجم)

متی: اسپینوزا در یکی از نوشتههایش در بیان اینکه خدا و طبیعت را یکی میداند، تعبیر مؤثری بکاربرده که بسیار بددل من نشیند. می گوید درك این امر برای هیچ کس دشوار نیست که کسی عشق شورانگیز به طبیعت داشته باشد؛ ولی اگر چنین کسی توقع کند که طبیعت هم متقابلاً به او عشق بورزد، خواهیم گفت دیوانه است. خوب، از آنجا که طبیعت همان خداست و غیر از او نیست، پس آنچه گفتیم در مورد خدا هم صدق می کند. عشق ورزیدن به خدا ما را به سعادت می رساند، ولی پوچ و بیمعناست که توقع کنیم خدا هم عاشق ما باشد.

کو نین تن ؛ کاملا درست است. مشابه این نظر دربارهٔ جایگاه انسان در کائنات، در بعضی اقسام متعالی و ظریف کیش بودا هم دیده ملی و باید تصدیق کرد که در نظام عاطفی زندگی بشر به طهور کلی، اینچنین برخوردها حقیقتاً کیفیت دینی دارند ولو موضوعشان با مهوضوعات مألوف برخورد دینی در فرهنگ ما تفاوت کند.

متحی: آیسا، به نظر شما، تسربیت و آمدوزش اسپیندوزا مطابق موازین یهودیت ارتدکس، تأثیری در قائل شدن او به اینگونه نظریسات داشته است؟

کوئین تن نظر اسپینوزا دربارهٔ دوتا از موضوعات سه گانهٔ برزگ فلسفی که کانت عنوان کرده ـ یعنی خدا و اختیار و خلود نفس ـ نردیك به عقاید یهود است. خدای یهود، برخلاف خدای اسپینوزا، به طرز مقهور کنندهای دارای صفات شخصی است. ولی بقای نفس در دین یهود آنچنان جنبهٔ محوری ندارد. در مورد اختیار، دین یهود در دایرهٔ رابطهٔ اخلاقی انسان با ذات باری، جایی به استدعا از خداوند و چیزی از او خواستن، اختصاص نمی دهد. هرچه خدا بدهد، باید همان را پذیرفت و شکر کرد، برخلاف طرز فکر مسیحی که متمایل به تذلیل و تکدی است. در یهودیت، باید با نهایت شکیبایی و تسلیم و بردباری آنچه را خدا می دهد قبول کرد. این نظر کاملاً منطبق با نظر اسپینوزا است.

متی: تصور می کنم اگر بخواهیم از بحث کوتاه و سرسری دربارهٔ لایب نیتس خودداری کنیم، وقتش رسیده که به او بپردازیم. لایب نیتس هم مانند اسپینوزا نظام فلسفی عظیم و بهم پیوسته ای بروجود آورد ولی،

برخلاف اسپینوزا، همه را در یك کتاب بتنهایی بیان نکرد. افکار فلسفی لایب نیتس در تودهای از مقالات و نامهها پراکنده است و خواننده باید خودش این اجزا را پهلوی هم بگذارد و نظام فلسفی او را بدست بیاورد. به نظر شما، برای تشریح این نظام از کجا باید شروع کرد؟

تو ثین تن: اگر کسی بخواهد رسالهای تخصصی و جدی دربارهٔ لایب نیتس بنویسد، احتمالاً باید از بعضی نظریات او در منطق شروع کند. اما برای اینکه باختصار ببیند او چه می کرده و هدفش چه ببوده، بهتر است از تصوری که او زیر عنوان «موناد» [یا جوهر فرد] مطرح کرده است شروع کند. «موناد» همان جوهر است منتها بهروایت لایب نیتس ولی، چنانکه پیشتر گفتم، بکلی نقطهٔ مقابل تصور اسپینوزا از جوهر، مونادها تعدادشان نهایت ندارد و مکانی اشغال نمی کنند. چیزهایی هستند روحانسی و بهدون بعد یا امتداد \_ یعنی، باصطلاح، نقطههای فلسفی. خداوند موناد است، نفس هر انسان موناد است، بالاترین اجزای سازندهٔ عالم هم موناد ند.

می نده و احدی است شرح مفصلتری بدهید که موناد چیست؟

کو ئین تن: «موناد» لفظی است که لایب نیتس به جوهر اطلاق می کند. و احدی است منفرد و بخش ناپذیر و عنصری. دارای خاصیتهای متعدد است ولی چون بسیط است، اجزایی ندارد. در ابتدای کتاب موناده لوژی لایب نیتس، بحثی دربارهٔ موناد آمده است که گرچه بنظر می رسد اساس بسیاری چیزها باشد، به طرز شگفت آوری برای شخص با هوشی مثل او، خام و فاقد ظرافت است. می گوید هر چیز مرکب، از آنچه بسیط است ساخته شده و بالاترین اجزای بسیط، اجرزای سازندهٔ حقیقی جهانند، در حالی که مرکب، محصول فرعی جمع شدن بسائط با یکدیگر است. از طرف دیگر، هر چه مکانگیر باشد، دارای ابعاد یا امتداد است و، بنا بر این، بخش پذیر است و، بنا بر این، بخش پذیر است و، بنا بر این، مرکب است. پس اجزای نهایی جهان بناچار ناممتدند و بعد ندارند و چون این طورند، مادی نیستند. در نتیجه، جهان ناممتدند و بعد ندارند و چون این طورند، مادی نیستند. در نتیجه، جهان ناممتدند و بینهایت نقطه های فلسفی ساخته شده و چون این نقطه های

<sup>1.</sup> monad

بدون بعد و بخش ناپذیر مادی نیستند، پس لاجرم باید روحی باشند. پس جهان عبارت از بینهایت امور نقطه مانند روحی است یا به قول بعضی و گاهی به گفتهٔ خود لایب نیتس عبارت از نفوس بیشمار. همه چیز همین طور است: از خداوند گرفته که هر چیزی قائم به اوست، تا نفس انسانی که موناد خاصی است که منشأ اولین تصور ما از جوهر است، تا آخرین اجزای سازندهٔ آن چیزی که به طور مغشوش تصور می کنیم ماده است.

معی: این برای اینکه مسردم بتوانند یکجا هضم کنند زیاد است.

بنا بر این، اجازه بدهید برای اطمینان از روشنشدن مسوضوع، یكبار مسن

مروری بر رئوس مطالب بکنم. لایب نیتس می گفت که هر چیز مسر کبی در

عالم باید به عناصر ساده تر تجزیه پذیر باشد. اگر عناصر ساده تر باز هسم

مرکب باشند، باید باز هم بیشتر تجزیه پذیر باشند. سرانجام ناگریسر بسه

عناصر بکلی بسیطی می رسیم که از آن بیشتر تجزیه پذیر نیستند و آخرین

اجزای سازندهٔ جهانند. این عناصر بسیط ممکن نیست مسادی باشند چسون

اجزای سازندهٔ جهانند. این عناصر بسیط ممکن نیست مسادی باشند چسون

مساده، بنا به تعسریف، دارای ابعاد است و بعد، بنا به تعریف، بخش پسذیسر

است. اما آنچه به تقسیمات بیشتر قابل قسمت نباشد، بناچار بخش ناپذیسر

است. یس اجزای مرکبهٔ نهایی جهان لامحاله غیر مسادیند و ممکس نیست

مکانگیر باشند یا فضایی را اشغال کنند.

خوب، فكر مى كنم حالا ميل داشته باشيد بـه انتقاد از ايس استدلال بپردازيد.

کوئین تن: اولا ً لازم نیست کسی بگوید که هر قدر هم به تقسیم چیزی ادامه بدهید، عاقبت باید به جایی برسید که دیگر آن چیز علی الاصول بخش پذیر نباشد. چرا چیزی نباید تا بینهایت قابل قسمت باشد ولو به نقطه ای برسیم که فراتر از آن عملا ً نتوانیم آن چیز را بیشتر تقسیم کنیم ؟ ولی بگذریم از این نکته. تسردستی غریب و غیسر عادی لایب نیتس وقتی شروع می شود که می گوید همه چیز از نقطه هایی بخش ناپذیر و بدون ابعاد درست شده. این نقطه ها به این معنا که مکانسی را اشغال نمی کنند و در تکه ای از فضا گسترده نمی شوند، غیر مادیند. اما این گفته را به هیچ وجه نمی شود حمل بر این کرد که نقطه های مصورد بحث غیر مادیند به ایس معنا که ماهیت نفس مانند دارند. کاملا ممکن است در فضا باشند بدون اینکه

هیچ بخشی از آن را اشغال کنند. لایبنیس چون بسیچون و چرا ایس اصل دکارت را پذیرفتهبود که هر موجودی یا باید مکانگیر باشد یا از آگاهی بهره ببرد، فرض را بر این قرار داد که این مونادها یا نقطههای نهایی، همان نفوسند. البته او نمی گفت که مونادها چون از آگاهی برخوردارند، همگی خودآگاهی هم دارند. تصور می کرد موناد ادراك دارد و از چیزهایی غیر از خودش هم آگاه است، اما قائبل بهادراك خود برای موناد نبود، یعنی توان آگاهی به اینکه چه در درونش می گذرد و بخصوص آگاهی از توجه خودش به چیزهای خارج.

متی : برای اینکه به لایب نیتس بی انصافی نشده باشد، باید یاد آوری کنیم که واژگانی که در این بحث بکارمی بریم، عقاید او را از حد لازم هم غریب تر و نامأنوس تر جلوه می دهد. فراموش نکنیم که یکی از نظریات بنیادی در فیزیك قرن بیستم این است که ماده نهایتاً قابل بر گرداندن به انرژی است و جهان مادی در بالا ترین حد از انرژی تشکیل می شود. بسه نظر من، آنچه لایب نیتس می خواهد بگوید، به طور شگفت انگیزی نسزدیك به همین معناست. می خواهد بگوید که ماده از استعداد بسرای فعالیت ساخته شده ولی خود این استعداد، مادی نیست و امسروز ما می دانیم که ایس حرف درست است. اما در قرن هفدهم، تنها واژگانسی که بسرای صحبت دربارهٔ مراکز غیرمادی فعالیت در دسترس مردم بود، تشکیل می شد از ذهن دربارهٔ مراکز غیرمادی فعالیت در دسترس مردم بود، تشکیل می شد از ذهن و نفس و روح، و لایب نیتس هم از همین واژگان استفاده کرده است.

آیا فکر می کنید برای اینکه افکارش را نجات بدهم، از افراط بــه تفریط افتادهام؟

کو نین آن استدلال، لایب نیتس اقبالش بلند بود و آینده ثابت کرد که حق در مورد این استدلال، لایب نیتس اقبالش بلند بود و آینده ثابت کرد که حق با اوست. البته نمی گویم فکری که در اعماق ذهنش بود و شما به او نسبت می دهید اهمیت نداشت، یعنی این فکر که طبیعت که موضوع علوم طبیعی است، اساساً عبارت از وضعی پویاست و یکی از ویژگیهای ذاتیش حرکت یا فعالیت است و دستگاه خشکیده و مردهای نیست که لازم باشد

<sup>1.</sup> apperception

از بیرون زورش بدهند. اغلب مسردم در آن زمان و حتی در ادوار بعد قبول داشتند که طبیعت از مادهٔ در حال حرکت تشکیل می شود، اما معتقد بودند که حرکت در ذات ماده نیست و باید از منبعی خارجی به دنیای مسادی منتقل شود. لایب نیس قائل به چنین فرضی نشد و گفت که حرکت یا انرژی یا فعالیت که احتمالا شایسته ترین لفظ کلی برای ادای این مقصود است در ذات اجزای تشکیل دهندهٔ دنیاست.

میکی: لایبنیس از بسیاری جهات چشمگیر و به طرز خیره کنندهای متفکری امروزی است و ما هنوز ایس نکته را واقعاً آشکار نکردهایسم. خواندن آثارش بندرت مانند خواندن نوشته های شخصیتی مربوط به یکسی از عصرهای دیگر است و بیشتر مثل خواندن نوشتهٔ کسی تقریباً همعصر ماست. آمیزهٔ قدرت منطقی فوق العاده در او تو آم با بیان روشن استثنایی و تواناییهای یك ریاضیدان برزگ، یادآور کسانی مانند فرگه و راسل است.

اجازه بدهید از آنچه به نظر مین جنبهٔ امیروزی کار اوست مثال تازه ای بیاورم. لایب نیمس نخستین کسی بوده که نظریه ای را کسه از زمان او تا امروز در فلسفه نقش اساسی داشته، بصراحت و بتفصیل صورت بندی کرده. استدلال او این بود که هر خبر یا گزارهٔ صادق یا کاذب باید متعلق به یکی از دو قسم باشد. اولا گزاره ممکن است صادق باشد به نجوی که تعریف به حد صادق است. اگر بگوییم: «همهٔ افراد مجرد در انگلستان غیرمتاهلند»، لازم نیست کسی برای تعیین صدق یا کذب این قضیه دست به بررسی اجتماعی بزند. بدون اینکه کسی بخواهد واقعیات خارجی را بررسی اجتماعی بزند. بدون اینکه کسی بخواهد واقعیات خارجی را خبودی است به حکیم معنای الفاظی که در آن استعمال شده. اما قسم خبودی است به حکیم معنای الفاظی که در آن استعمال شده. اما قسم حدق یا کذبش حکم کرد. اگر من بگویم: «میمونی در اتاق پهلویی است»، صدق یا کذبش حکم کرد. اگر من بگویم: «میمونی در اتاق پهلویی است»، معکن است چنین چیزی صحت داشته باشد یا نداشته باشد و تنها راه تعیین صحت و سقم مطلب این است که برویم نگاه کنیم.

پس این فرق فوق العاده مهم بدست می آید بین گزاره هایی که صدق یا کذبشان را باید با تحلیل خود گزاره احراز کرد ـ و از زمان لایب نیتس به



تحو تفرید ویلهلم لایبنیتس (۱۷۱۶-۱۶۴۶)

«گزارههای تحلیلی» معروف شده اند ـ و گزارههایــی که صدق یا کـذبشان نقط با فراتر رفتن از خود گزاره و سنجیدنش بــا چیزی خــارج از خـودش احراز میشود. این قسم گزارهها را «گزارههای ترکیبی» می گویند.

آیا تصور نمی فرمایید لایب نیتس اولیس کسی بود که آیس مطلب را به طور جامع و واضح تشریح کرد؟

كو ئين تن: كاملاً درست است. پيشتر خودتان متذكر شديد كـ لاك تقريباً همعصر لايبنيتس بود. لاك هم بهاجمال بهفرق بين حقايت عقلي ا و حقایق واقعی اشاره می کند، منتها صورت بندی این فرق ندرد او کاملاً معین و روشن نیست؛ در لایب نیش روان و روشن است. یک طرف، حقایق عقلی است، یعنی چیزهایی که انکارشان بداهتاً مستلزم تناقض است و، بنا بر ایسن، بهموجب اصل امتناع تناقض و فقط بهدلایسل منطقسی، راستند. طرف دیگر، حقایق واقعی است، یعنی خبر یا گزارهای کمه انکارش مستلزم تناقض نیست و از وضعی خبر میدهد که میتواند طبور دیگری باشد. اشكال در اين است كه لايب نيتس ملتزم بهمسائلي در فلسفه شده كه این فرق، تجت فشار آن مسائل، تقریباً محمو می شود. بعد از ایمن فرق، لایبنیتس دوباره تمیز مسی گذارد بین حقایت عقلبی متناهی که ما هم مى توانيم ببينيم انكارشان مستلزم تناقض است، وحقايق عقلمي نامتناهي، يعني چيزهايي كه به نظر ما ممكن الصدق است [يا صدقشان واجب نيست] ولى نزد عقمل نامتناهي خداوند بداهتاً انكارناپذيراست. تحول فكرى مزبور ناشی از این تصور لایب نیتس است که هر چیزی، به قول او، مفهوم فردی كاملىي دارد شامىل كليهٔ امورى كمه دربارهٔ آن صدق مى كنند و همهٔ خاصیتهایی که انتسابشان به آن چیز صحیح است. هـرچیزی کـه مفهـوم کامل متفاوتی داشته باشد، ضرورتاً غیر از چیزهای دیگر است. پس لازم می آید که هر خاصیتی در شیء ضرورتاً مال آن شیء باشد. تنها بك خاصیت است كه مفهوم كامل لايب نيتس عموماً شامل آن نيست.

ملی: مقصودتان البته وجود است. به نظر لایب نیتس، فقط خدا ضرورتاً وجود دارد [یا واجب الوجود است]. وجود هر چیز دیگری بستگی

<sup>1.</sup> truths of reason

<sup>2.</sup> truths of fact

دارد به اینکه خداوند بخواهد به آن شیء ممکن الوجود، هستی بدهد یا نه.

کو لین تن: دقیقاً. شمارهٔ افراد ممکن الوجود بینهایت است، یعنی هر چیزی که مفهوم کاملش ذاتاً تناقضی در بر نداشته باشد. هر عالم ممکن، مجموعه ای از اینگونه افراد ممکن الوجود است که وجود هیچیکشان با هستی دیگران منافات ندارد. در اینجا لایب نیس می رسد به برداشت خاص خودش از رابطهٔ خدا با جهان مخلوق. خداوند نظر می کند در ذخیرهٔ بیکران دنیاهای ممکن و منظومه های ممکن، چیزهایی که با یکدیگر منافات ندارند و، آن وقت، از آنجا که خودش کامل است، بهترین عالم را بر می گزیند.

مگی : همین استدلال باعث شد که ولتر آنچنان لایب نیتس را به نیشخند و هجو بگیرد که نامش هر گز از یادها محو نشود و در کتابش، کاندید ، او را به هیأت فیلسوفی به نام پانگلوس به صلابه بکشد که ورد زبانش این است: «در این بهترین عالم ممکن، هر چیزی به بهترین وجه ممکن است.»

کو قین تن : بله، و همچنین باعث شد که فیلسوف انگلیسی برادلسی که در اواخر عهد ملکهٔ ویکتوریا زندگی می کسرد، بگویسد: «ایسن بهترین عالم ممکن است و هر چیزی در آن، شری واجب.» ولسی در واقع نکتهٔ اصلی مورد نظر لایبنیتس این است که خدا بهترین جهان ممکن را نه از لحاظ بشری و عملی و عاطفی، بلکه از حیث مجردتر و فلسفی تری انتخاب می کند، یعنی جهان ممکنی کسه، اگر بخواهیم به طبور تقریبی بگوییم، بیشترین مقدار هستی در آن وجبود دارد. قبلا لایبنیتس در نظیر گرفته بود که هر چیزی غیر از خدا، ممکن الوجود است. اما حالا چنین بنظیر می رسد که با استدلالی که دیدیم، حتی آخرین عنصر وجود امکانی را هم زائل کرده است، زیرا بظاهر این طور لازم می آید که هر چه وجود خارجی دارد، واجب است که موجود داشته دارد، واجب است که بهترین جهان ممکن باشد و چون خدا کمال مطلق است، واجب است که بهترین جهان ممکن را انتخاب کند. و اما اینکه بهترین جهان ممکن است، خدودش

<sup>1.</sup> Candide.

یکی از حقایق ضروری عقلی است ولو عقل محدود و متناهـی انسان به آن قد ندهد. پس این یکی از حقایق ضروری یا واجب عقلی است که بهتریــن جهان ممکن و جود دارد.

محی: عدهای از فلاسفهٔ امروز به آنچه اسمش را «جهانهای ممکن» گذاشته اند، توجه دارند. ولی ورود به این موضوع سبب شد که ما از مبدأ بحث خودمان دور بیفتیم، یعنی فرق آنچه امروز گزاره های تحلیلی و گزاره های ترکیبی اصطلاح می شود. تصور می کنم باید کمی بیشتر دربارهٔ این تمایز صحبت کنیم که از آن زمان تا به حال اهمیت اساسی در مباحث فلسفی داشته است. در واقع شاید هیچ نظریهٔ فلسفی دیگری نباشد که در دویست سیصد سال اخیر چنین تأثیری باقی گذاشته باشد.

کو گین تن : حق با شماست. کانت این تمایز را به طرزی مفید و جالب توجه ولی، به نظر من، مآلا علط، با چیزهای دیگر مخلوط کرد و بر همین پایه، مسائل عمدهٔ حکمت نظری خویش را در نقد عقل محض مشخص کرد. او معتقد بود که علاوه بر حقایق عقلی و حقایق واقعی که لایب نیتس تشریح کرده، قسم سومی از تصدیقات هم وجود دارد، شامل قضایسای ریاضی و بعضی پیشفرضهای ادعایی علوم طبیعی (از قبیل اصل بقا و قانسون علیت) و مبادی اساسی اخلاق. در طول بخش بزرگی از قرن خودمان هم فرق بین حقایق عقلی و حقایق واقعی اهمیت مطلقاً محوری در فلسفه داشته. وقتی من جوانتر بودم، معلمان فلسفه می گفتند کمه صرف نظر از هرچیز دیگری کمه معلم بتواند به شاگردانش بفهماند، اگر همین یك فرق را بتواند درست منتقل کند می ارزد که شاگرد فلسفه بخواند. و البته کاملا درست گفتید کمه کسی که این تمایز را با وضوح و صراحت جدیدی بیان درست گفتید کمه کسی که این تمایز را با وضوح و صراحت جدیدی بیان درست گفتید که کسی که این تمایز را با وضوح و صراحت جدیدی بیان

محلی: اینکه لایب نیتس مبدع ایس تمایسز بود بخصوص بایبد بسه مخاطبان انگلیسی زبان ما فهمانده شود چون ما [انگلیسیها] با افق فکری محلی و محدودمان، اصرار داریم موضوع را به دیوید هیوم نسبت بسدهیم، البته این نظریه در هیوم هم دیده مسی شود و او احتمالاً بسر اساس بعضی اشارات در لاك، خسودش بسه آن رسیده است. ولسی در حقیقت لایب نیتس نیمقرن پیش از هیوم چنین حرفی زد و مطلب را نسه تنها روشنتر از او،

بلکه بتکرار بیان کرد.

کو گین تن: بله، همین طور است. در هیوم، این فرق به نحو غیر دقیق و به زبان محاوره گذاشته شده و به علت نظر تحقیر آمیز هیوم نسبت به منطق صوری، اساسش بدقت باز نشده. اما در لایب نیتس برای روشن کردن اینکه بنیادهای منطقی این تمایز چیست، نیروی بسیار صرف شده است.

متحی: لایب نیتس هم مانند اسپینوزا راه حلی برای مسألهٔ چگونگسی کنش و واکنش بین نفس و ماده که از دکارت بهارث رسیدهبود، ارائه داد، منتها به نحوی یکسره متفاوت با اسپینوزا. این راه حل چه بود؟

توئینتن: البته در صورتی که بشود اسم راه حل رویش گذاشت، چون بیشتر مثل این است که کسی برای اینکه در شطرنیج نبازد، با لگد میز را واژگون کند. ماحصل گفتهٔ لایب نیتس ایس است که ماده وجود حقیقی ندارد و صرفاً پدیدار یا نمود است و، بنا بر ایسن، حقیقتاً مادهای نیست که نفس بخواهد با آن در کنش و واکنش قرار بگیرد. هر چیز دارای وجود حقیقی، امری نفسانی یا ذهنی است، منتها با شدت و ضعف: از یل منتهاالیه در طبیعت به نحو بسیار خام و ابتدایی، تا منتهاالیه ما به صورت بسیار ظریف، و البته در مورد خدا به طور کامل. خدا وجود روحی محض است و نه، بر خلاف آنچه از یك جنبه در نظام فلسفی اسپینوزا دیده شد، وجودی ممتد و دارای ابعاد و همه گیر و مادی.

معی : لایب نیتس بر ایس تصور بود کسه، چنانکه پیشتر در مدورد مسألهای دیگر توضیح دادیم، هر چیز مادی قابل ایس است که بسهچیزی غیرمادی منحل یا بر گردانده شود و، بنا بر این، جهان نهایتاً متشکل از اجزای غیرمادی است. این امر نزد او هم مانند اسپینوزا به ایس معنا بود که مسألهٔ کنش و واکنش اصولا منتفی است نسه اینکه بایسد حسل شود. بنا بر این، سؤالی که با توجه به این امر مطرح می شود این است که او چه جوابی می تواند به مسألهٔ علیت بدهد ؟ زیسرا، به هسر حسال، چنین بنظر می رسد که جهان عمد تا مرکب از چیزهایی است که با چیزهای دیگر در کنش و واکنشند.

تو لین تن : بگذارید جواب شما را با پاسخ کوتاهی بدهم که احتمالاً باعث سؤالات بیشتر خواهد شد. عالم منظومهای از وجودهای بیشمار

نفس مانند است که هر یکشان همهٔ وجودات دیگر را ادراك مسی کند، منتها اغلب به نحو مغشوش و مبهم و محدود. هر وجودی سراسر جهان را از نظر گاه خودش ادراك مي كند. هر كدام از اين جهانهاى ادراك شده ـ يعنى تصویری از جهان که هر موناد بتنهایی ندرد خودش درست می کند ـ مثل فیلمی است که از زاویه یا نظرگاهـی متفاوت از صحنه گرفته بـاشند. اگـر همهٔ این فیلمها را روی پردههای متعدد نشان بدهند، محتوایشان بهطرز منظم با هم تطبیق خواهد کرد، ولی در واقع هیچ کدام تأثیری در دیگری نخواهد گذاشت. هر موناد چشماندازی مخصوص بهخودش نسبت بهجهان دارد، اما، بهعقیدهٔ لایبنیتس، هیچ کنش و واکنشی بین مونادها نیست، فقط محتوایشان با هم تطبیق می کند. تاریخچهٔ هر موناد در خودش است وعبارت از این سیر تحولی است که هر کیفیت در آن جانشین کیفیت دیگر می شود. سیر تاریخی مفهوم فردی کاملی که پیشتر درباره اش صحبت كرديم، به اين ترتيب صورت مي گيرد. بخش عمدهٔ محتواي هـر مـونـاد، آگاهی از مونادهای دیگـر است. لایبنیش معتقد است کـه مـونادها از طریق آنچه او نامش را «هماهنگی پیشین بنیاد۱» می گذارد، با هم تضایف یا همبستگی پیدا می کنند. او گاهی بسر پایهٔ حقیقت ادعایسی این هماهنگی، سعی می کند وجود خدا را اثبات کند و وجود خدا را علت ایـن امر امکانی خارق العاده معرفي مي كند.

هی : تصور خاصی از خدا وجود دارد که اگر کسی قائسل بسه آن بشود، اعتقاد به علیت زائد از کار در مسی آید. اگر خداوند همه چیز را آفریده باشد و ماهیت و، بنا بر این، سیر تحولسی آیندهٔ هر چیز را از ازل مقدر کرده باشد، جایی برای این باقی نمی ماند که اشیاء یا رویدادها در هم تأثیر بگذارند. رویدادها همدیگر را پدید نمی آورند؛ خدا همه چیز را پدید مسی آورد. خداست که در هر لحظه باعث می شود امسور ایسن طور باشند و جریان همه چیز را دائماً حفظ می کند. اگر به نظر ما امور با هم پیوستگی علت و معلولی دارند به این دلیل است که تمامی کیهان از اول و در سراسر علت و معلولی دارند به این دلیل است که تمامی کیهان از اول و در سراسر تاریخش، مخلوق یگانه و یکپارچهٔ خداوند بوده است و آن پیوستگیهای

<sup>1.</sup> pre-established harmony

متقابل ظاهری در حقیقت هماهنگیهایی هستند که از پیش قرار شدهاند، نه روابط علی درهم بافته شده.

اما حالا این سؤال پیش می آید که اگر چنین است، لایب نیس چطور می خواهد تبیین کند که انسان مختار است؟ به ایس جهت می پرسم که او مسلماً معتقد بود که همهٔ ما به یک معنای مهم از اختیار یا آزادی اراده برخورداریم.

كوئين تن: دلايل عمدهٔ لايب نيتس براى اثبات وجود خدا، غير از اینکه به اقتضای تحولات روز کمی جرح و تعدیل شده، کمابیش همانهاست که از قدیم و جود داشته و رویهمرفته بهبراهین دکارت و آنسلم شباهت نزدیك دارد. بنا بر این، سر و كار ما در این زمینه با تصوراتی است كه از پیش برایمان مأنوس بودهاند. نکتهٔ فوق العاده چشمگیر، نحوهٔ بسرخدورد لايب نيتس با تصور خداوند است كه بهروش سنتي بدست آمده. لايب نيتس مفهدوم قدرت مطلق خداوند را بشدت بسط مسىدهد و مى گويد كــه خدا آفرینندهٔ همهٔ مونادهای دیگر تشکیل دهندهٔ جهان است و هر کدام را بهذات یا طبیعتی مجهز می کند که بیهمتا و منحصربفرد است و هرچه را آن موناد در آینده میکند، موجب میشود. بهعبارت دیگر، همهٔ رویدادها را خدا مهیا می کند و برنامهٔ همه چیز از پیش به کائنات خورانده شده. بنا بر این، شما درست می گویید که با این نظریه، رابطهٔ متقابل علت و معلول منتفی است. آنچه ظاهـر أ رابطهٔ علیت بنظر مــیرسد، در حقیقت معلـوم میشود نوعی مطابقت یا تموازی بین یك دسته رویدادها در یك چیز و یك دسته رویدادهای دیگر در چیز دیگر است. لایبنیتس این نظریــه را بهنحوی با اعتقاد به آزادی اراده یا اختیار آشتی می دهد که ابتدا کاملاً موفقیت آمیز بنظر می آید. چون ممکن است چنین تصور شود که مختارنبودن بهاین معناست که شخص تحت تأثیر علی امور خارج از خودش باشد و از بیرون مجبور به کردن کارهایی شود که بارخلاف طبیعت اوست، لایبنیتس می گوید قدرت موجبه را در هر فرد، خدا بکارمی اندازد و این قدرت بکار افتاده، همان طبیعت فرد است که خدا در او بهودیعه گذاشته است. بنا بر این، اگر بنا بر مناظره و مجاب کردن خصم باشد، لایب نیتس می تواند استدلال کند که افراد در هیچ نظامی از کائنات آزادتر و مختارتر از نظام او نیستند.

هر فردی شخصاً موجب اعمال خودش است و آزادی از این بیشتر ممکن نیست. پس در طرح لایبنیتس، هرچند اگر ملا نقطی وار فکر کنیم، سایر مخلوقات به یعنی سایس مردم و محیط طبیعی به محدودیتی بسرای من ایجاد نمی کنند، اما نظام مطابقتی که خدا بین همه چیز قرارداده است و طبیعتی که او در من به ودیعه گذاشته و خودش یکی از جنبه های آن نظام است، بکلی مسرا محدود می کند. رویهمرفته، مکتب اصالت عقل چون اصرار دارد که همه چیز را می تواند تبیین کند، بسیار باشکال می تواند امکانی برای آنچه اغلب مردم اسمش را آزادی ارادهٔ انسان مسی گذارند در نظر بگیرد. اگر همه چیز قابل تبیین باشد، این طور بنظر می رسد که این تبیین باید علت را بیان کند و هر رویدادی فقط می تواند به عنوان بخشی از یك طرح یا نقشهٔ عظیم و یکپارچه قابل فهم باشد.

متحی: مقصود شما این است که هر فیلسوف پیرو مکتب اصالت عقل ـ و نه فقط اسپینوزا یا لایب نیتس ـ که منظومهٔ فلسفی کاملی بسرای تبیین همه چیز ارائه بدهد، احتمالاً نمی تواند جایی برای اختیار در این طرح باز کند.

کو ئین تن : در دنیا به صورتی که عقلیان تصور می کنند، بنظر نمی رسد جایی برای تدبیر فردی و جود داشته باشد.

مگی: شما در آغاز بحث مطالبی دربارهٔ اسپینوزا و لایب نیتس مشترکا بیان کردید. تأثیر هر یکشان را در تاریخ فلسفه چگونه ارزیابی میکنید؟

کوئین تن : هدر کدام در یك جریان در تاریخ فلسفه مؤثر بودهاست. اسپینوزا در زمان حیات اسباب تأسف خیلی از افراد را فراهم می کرد. مسألهٔ صداقت یا عدم صداقت او در ایمان مذهبی، خاطر معاصرانش را بسیار مشغول می کرد. هیوم دربارهٔ «فرضیهٔ وحشتناك اسپینوزای ملحد» قلمفرسایی می کرد، در صورتی که خودش بیدین بود. امثال او و بل ا برای اینکه توجه را از خدانشناسی خودشان منحرف کنند، به او افترا می زدند در حالی که خودشان بمراتب بیشتر مستحق بدنامیی بودند. تا پیش از نهضت

۱. Pierre Bayle (۱۶۴۷–۱۷۰۶). فیلسوف و دانشنامهنگار فرانسوی و از بانیان مذهب عقلی در قرن هجدهم. (مترجم)

رمانتیسم در اواخر قرن هجدهم و ظهور کسانسی مثل هردرا و گوتسه اسپینوزا قدرش شناخته نبود. از آن زمان بهبعد، اسپینوزا همیشه بهدلیل بزرگمنشی و روی گردانی از جاه طلبی و بیزاری از اظهار وجود، مورد تکریم و تجلیل بسیاری از مردم بوده. کوچکترین تمایلی در اسپینوزا نبود که سری بین سرها در بیاورد و اسم در کند. مردی بود به نهایت درجه صادق و صمیمی. زندگیش در انطباق کامل با تعلیمات فلسفیش مسی گذشت و به این جهت امروز مورد ستایش و محبت است. منتها فیلسوفانسی که سرشان به مسائل فنی فلسفه گرم است، چندان اقبالی به او ندارند. اما، به نظر من، از میان حکمای بزرگ بعد از قرون وسطا، هیچ کس نبوده که مثل لایب نیتس بلافاصله مورد توجه و اقبال فلاسفهٔ فنی، لااقل در دنیای انگلوساکسن در قرن بیستم، قراربگیرد.

متحی : به عنوان نمونه ، برتراند راسل را ممکن است شاهد آورد که با اینکه بیش از شصت کتاب نوشته ، فقط یکسی از آن کتابها دربارهٔ فیلسوف دیگری بوده و آن فیلسوف لایب نیتس است . حدس مسیزنم راسل در جوانی ، خودش را در قالب لایب نیتس می دیده .

صحبت راسل مرا به یاد نکته ای می اندازد که لایب نیتس و اسپینوزا را از فلاسفهٔ امروزی اهل [تحلیل] زبان متمایز می کند و آن توجه هر دو آنها به ریاضیات است. لایب نیتس البته هم نابغهٔ ریاضی بود و هم اعجوبه ای در فیزیك ریاضی و این باز نکتهٔ دیگری را پیش می آورد. هم لایب نیتس و هم اسپینوزا خاطرشان بیش از هر چیز به مسألهٔ جایگاه خدا در کل نظام کائنات مشغول بود. هیچیك از فلاسفهٔ معتبر دویست سال گذشته از کانت به بعد ایس طور نبوده است، مگر اینکه بگوییم تنها کر که گور ۱ از این قاعده مستثناست که او هم در فیلسوف تمام عیار بودنش تردید وجود دارد. از طرف دیگر، در دویست سال اخیر مسألهٔ مورد بحث

۱. J. G. Herder مترجم) یا این آلمانی. (مترجم) یا آلمانی. (مترجم) یا آلمانی. (مترجم) یا آلمانی. (مترجم) یا آلمانی. (مترجم)

۳. S. Kierkegaard (۱۸۱۳-۵۵) د انمارکی و از بنیانگذاران فلسفهٔ جدید اصالت وجود. (مترجم)

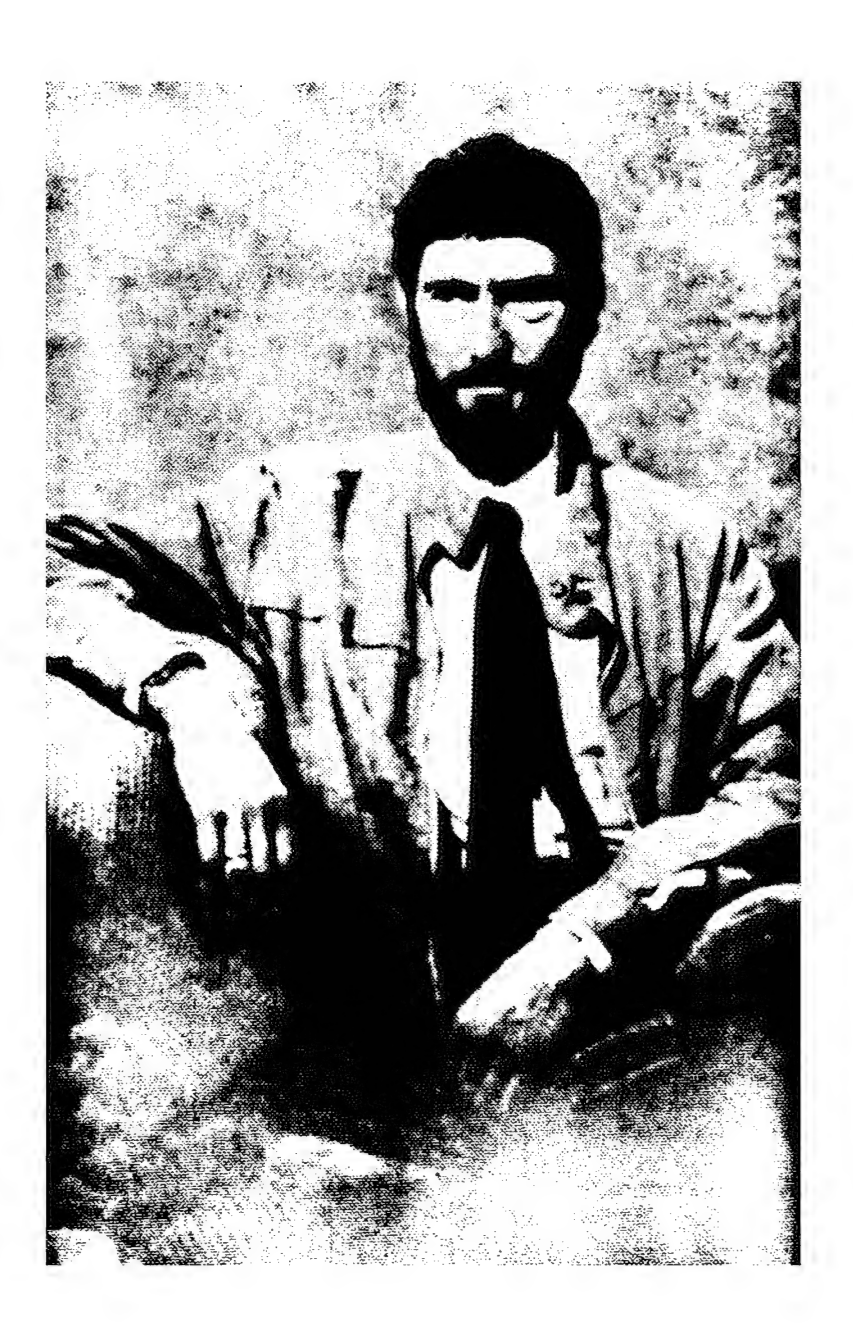
ملازم با استغراق در علوم ریاضی هم نبوده است.

به نظر من، فلسفه ای که درباره اش گفت و گو می کرده ایم عصدت مطابق دستور کار اعلام نشده ای پیش می رفته اسپینوزا و لایب نیتس ریاضیات جدید و فیزیك جدید را که در قرن خودشان به بزرگترین پیشرفتها رسیده بود عمیقاً درك می کردند و می دانستند که هر نظریه ای دربارهٔ جهان که کسی بتواند به طور مداوم به آن قائل باشد، باید به هر نحو که شده جایی در خودش برای این علوم باز کند. اما هر دو در عین حال واقف بودند که الاقل در ظاهر، سازگار کردن این علوم با اعتقادات موروثی دربارهٔ خداوند و نفس و اختیار و غیره کار آسانی نیست و ، بنا بر این ، بسیاری از اوقات در این فکر بودند که نظریهٔ جامعی راجع به کل هستی ارائه بدهند اوقات در این فکر بودند که نظریهٔ جامعی راجع به کل هستی ارائه بدهند نظر درست باشد؟

كو ئين تن: بله، به عقيده من يقيناً درست است. چيزى كه بايد به عنوان جملة معترضه اضافه كنم اين است كه اسپينوزا بهرغم ظاهم رياضي ابزاری که در نوشته هایش بکارمی بسرد، واقعه آریا فیدان نیست. البته تحصیلات ریاضی داشته ولی به هیچ وجه نمی شود او را ریاضیدانی همپایهٔ لایب نیتس بحساب آورد که، همانطور که بحق اشاره کردید، یکی از بزر گترین چهرهها در تاریخ ریاضیات بوده. قالب ریاضی در اسپینوزا تا اندازهای شبیه صنایع متعارف در اشعار شبانی است. (شاعری که ابیات شبانی می گوید در حقیقت متخصص گوسفندداری و پــرورش بــره و امثال ذلك نيست). ولسي از ايسن كسه بكذريم، تصور مسي كنم درست مي كوييد كه اسپينوزا و لايب نيتس هـر دو فكرشان سخت مشغول بـهيك چيز است و هركدام اين مسأله را بهطريقي بسيار متفاوت حل مي كنند. قضيه ايسن است که گالیله و فیزیکدانهای قرن هفدهم به اکتشافات بررگ دربارهٔ طبیعت جهان مادی دست پیدا کردهبودند و می بایست در عالمی که در پرتو این اکتشافات دیدهمی شد، جایی برای دیانت باز بشود. روش دکارت کمابیش این بود که در برابر این نیروی مهاجم عقب بنشیند و بگوید جهان مادی یکسره از ماده تشکیل میشود که تعقل و تفکر در کارش نیست و اصول و قواعد گالیله در چنین جهانی حاکم است؛ امنا علاوه بسر

۱۸۸ فلاسفهٔ بزرگ

جهان مادی، وجودهای صرفاً روحانی دیگری هم هستند یعنی نفوس افراد انسان و روح نامتناهی الاهی که گرچه بهراههای گوناگون با جهان مادی مرتبطند، بکلی جدا و مفارق از آنند. روش کلی دکارت را ممکن است به تقسیم کشوری، مثلا آلمان، به دو پارهٔ جداگانه تشبیه کرد که یکی از آنها به علم اختصاص داده می شود و دیگری به دین. اسپینوزا و لایب نیس طبعا از این طرز شقه کردن کودك شیرخواری که اسمش کائنات است به سبك حضرت سلیمان، ناراضیند و در فکرند که علم و دین را به شیوهٔ هماهنگ تری با هم جمع کنند. اسپینوزا برای رسیدن به ایس هدف، تصویری را که علوم طبیعی قرن هفدهم از جهان درست کرده، بر می دارد و نگرشهای مذهبی دا به آن القا می کند. لایب نیس، بعکس، معتقد است که جهان بیشتر به گونهای است که دین می گوید و بمراتب بیش از آنکه علم تصور می کند ماهیت روحانی دارد و، بنا بر این، مفهوم علمی پدیدارها علم تصور می شود بر یك درك ذاتاً دینی از عالم پیریزی کسرد به عنوان را یکسره می شود بر یك درك ذاتاً دینی از عالم پیریزی کسرد به عنوان تحقق مشیت روح بینهایت متعقلی که نامش خداست.



## لاک و بارکلی

گفت و تحو با مایکل ایرز

## مقدمه

یکی از پرنفوذترین فیلسوفانی که جهان تا کنون بهخود دیده، جان لاك انگلیسی (متولد ۱۶۳۲) است. عموماً عقیده بر این است كه شالودهٔ فكرى دموكراسي ليبرال و فلسفة جديد تجربي را او ريخته است. كسي كه تجربه را اصل قرارمی دهد قائل به این است که برداشتهای ما از آنچه هست، هرگز ممکن نیست کاملاً از مرزهای تجربه فراتر بسرود و هرچه در تصور ما بگنجد، یا به تجربه در آمده یا از عناصری ساخته شده است که به تجربه در آمده اند. خیلی از بزر گرین فلاسفه از لاك به بعد، این اعتقاد را به شکلهای گوناگون پذیرفته اند و در جهان انگلیسی زبان فلسفه هرگز نتوانسته بهمدت طولانی از تسلط این فکر بگریزد. فلسفهٔ تجربی آنچنان چهرهٔ مأنوس پیدا کرده که امروز نزد بسیاری از مردم و اضح و بدیهسی و در حکم شعور عادی است و لسی هنگامسی که از زبان لاك بیان می شد، اندیشهای متضمن نتایج انقلابی بود. خواه در قلسفه، خواه در علوم طبیعسی و خبواه در سیاست، بخشی از پیام لاك همیشه ایس بود كه: «کورکورانه از عرف و عادت و گفته های مراجع و ثقات پیروی نکنید. حقایق را در نظر بگیرید و خودتان فکر کنید.» این فکر در عالم سیاست، بهمعنای واقعی کلمه انقلابی بود. در فرانسه، در اذهان ولتر و اصحاب دایرة المعارف تأثیر چیره گر گذاشت و به صورت عامل مسلط در جوش و غلیان فکری پیش از انقلاب کبیر در آمد. در امریکا، پدران بنیاد گذار آن كشور پیوسته لاك را مد نظر داشتند و هنگام تدویس قانسون اساسی از او شاهد مي آوردند.

<sup>1.</sup> John Locke

لاك در مدرسهٔ وستمینستر ا (كه در آن زمان احتمالاً بهترین دبیرستان انگلستان بود) و کالج کرایست چرچ ۲ در آکسفورد درس خواند و همانجا تا حدود سی و پنج سالگی تدریس می کرد. همچنین صلاحیت و جواز طبابت کسب کرد و پس آز ترك زندگی دانشگاهی، و ارد سیاست و تحقیقات پزشكي شد. (در زمان حياتش، گاهي از او به عنوان دكتر لاك ياد ميشد). در آشوبهای منتهی به آنچه انگلیسیها نامش را «انقلاب شکوهمند ۳» ۱۶۸۸ گذشته اند، لاك بناچار برای حفظ جان به هلند پناه بسرد و يكسي از نخستین انگلیسیهایی بود که به دنبال ویلیام اورانژ برای سرنگون کسردن سلسلهٔ استورات به انگلستان برگشت. پیش از این تاریخ، سالها مشغول نوشتن تحقیق دربادهٔ فهم انسانی و بود که شاهکارش در فلسفه است. ایس نوشته در ۱۶۸۹، هنگامی که لاك پنجاه و هفت سال داشت، منتشر شد، ولى چون در صفحهٔ عنوان كتاب نوشته شده ه و و ، غالباً بـهاشتباه همين تاریخ را سال انتشار آن معرفی میکنند. اثر دیگری کسه از او در ۱۶۸۹ منتشر شد، نامهای در خصوص تساهل بود و بعد پی در پی به فاصلهٔ کوتاه دو دساله در باب حکومت در ه ۱۶۹ و اندیشههایسی دربادهٔ آمونش و پرودش در ۱۶۹۳. لاك هفتاد و دو سال عمر كرد و چيزهاى ديگرى همم نوشت، اما تقریباً همهٔ نوشته هایش که منشأ اثر شد در دوره ای کمتر از پنج سال بهطبع رسید.

بعد از لاك، فیلسوف انگلیسی زبان دیگری كه هنوز شهرت جهانی دارد، جرج باركلی است. باركلی از بعضی جهات در بسرابسر لاك واكنش نشان می دهد و، بنا بر این، سودمند است كه این دو را با هم مورد بحث قرار بدهیم.

بارکلی در ۱۶۸۵ در ایرلند بهدنیا آمد و درکالسج ترینیتی در شهر دابلین درس خواند و همهٔ آثــارش را در فلسفه کــه امــروز مایــهٔ شهــرت

<sup>1.</sup> Westminster School

<sup>2.</sup> Christ Church

<sup>3.</sup> Glorious Revolution

<sup>4.</sup> William of Orange

<sup>5.</sup> Essay Concerning Human Understanding.

<sup>6.</sup> A Letter Concerning Toleration.

<sup>7.</sup> Two Treatises of Government.

<sup>8.</sup> Some Thoughts Concerning Education.

<sup>9.</sup> George Berkeley

اوست، در سنین بین بیست و سی انتشار داد، از جمله: نظریهٔ جدید بینایی در ۱۷۹۰ و سه گفت و شنود بینایی در ۱۷۱۹ و سه گفت و شنود در ۱۷۱۳. بعضی آثار دیگرش مستحق آن است که بهتر شناخته شود، ولی نوشتههایی که مایهٔ شهرت اوست، همانهاست که ذکر کردم. بارکلی در ۱۷۳۴ بهمقام اسقفی رسید و هنوز تا اصروز اغلب از او بهعنوان اسقف بارکلی یاد می کنند. بیشتر عمرش به فعالیتهای اجتماعی و برخی از آن در دنیای نو [= یعنی امریکا] گذشت. با دانشگاه بیل که یکی از کالجهایش به نام اوست، ارتباط داشت و شهر برکلی در کالیفرنیا هم به اسم او نامگذاری شده. بارکلی در ۱۷۵۳ در گذشت. جسدش در کالج کرایست چرچ در آکسفورد مدفون است که قبلا کالیج لاك بود و پسر خودش هم در آنجا تحصیل می کرد.

کسی که در بحث با من دربارهٔ این دو فیلسوف شرکت دارد، مایکل ایرز، عضو و مدرس کالج ودم در آکسفورد است که نوشته هایش راجع به آنها سبب شهرت دانشگاهیش شده است.

<sup>1.</sup> A New Theory of Vision.

<sup>2.</sup> The Principles of Human Knowledge.

<sup>3.</sup> Three Dialogues.

<sup>4.</sup> Yale University

<sup>5.</sup> Michael Ayers

<sup>6.</sup> Wadham College

## بحث

معی: اول بپردازیم به لاك كه یكی از پرنفوذترین فلاسف دنیاست ولی هركس تاریخ فلسفه را به تسرتیب زمانی مطالعه كند و، بنا بسر این، بعد از پیشینیان لاك به او برسد، بی اختیار نظرش به این امر جلب مسی شود كه چقدر از گفته های لاك را كسان دیگسری مسانند دكارت قبلا "گفته اند، از قبیل اینكه كل كائنات یك ماشین غول پیكر است یا جهان به ماده و نفس تقسیم می شود و جز اینها. ممكن است بفر مایید تفاوت نظر لاك كه مسایسهٔ امتیازش می شود چیست؟

ایوز: لاك هم مانند دكارت متعلق بهنهضتی در قرن هفدهم بود كه هدفش برانداختن نظر رایج قبلی نسبت به جهان \_ یعنی نظر ارسطویسی \_ بود و میخواست نظر جدیدی ایجاد كند كه، چنانكه گفتید، بر محور تلقی جهان همچون یك ماشین عظیم دور میزد. عقیده بر این بود كه ماشین جهان مركب از ماشینهای كوچكتر است ولی اینها همه یكسان از قدوانین فیزیك و ضرورت مكانیكی تبعیت می كنند. نظریهٔ لاك دربارهٔ تفكر و شناخت ممكن است بظاهر مشابه نظریهٔ دكارت بنماید. لاك تفكر را متضمن سلسلهای از تصورات [یا ایدهها] میداند كه «در ذهن» یا «در برابر ذهن» موجودند و نمودار چیزهای خارج از ذهنند. استدلال قسمی عمل ذهنی موجودند و نمودار چیزهای خارج از ذهنند. استدلال قسمی عمل ذهنی مصورات معرفی می كند. كسانی كه بهشهود قائلند، نظرشان راجع به شناخت بسیار شبیه نظر دكارت است، یا لااقیل ممكن است چنین بنظر برسد. قدر مشتر كشان این است كه می گویند وقتی كسی چیمزی را می شناسد، مثل این است كه حقیقتی را در می یابد یا «مشاهده»

مي کند.

از طرف دیگر، بعضی اختلافهای بسیار بزرگ هم هست و یکمی از مهمترينشان شأن متفاوتي است كه لاك براي حواس قائل است. بـ عقيدهُ دکارت، حمواس مما بعضی دادهها را بهما تحویل میدهند و تمایلی در مما بوجود مي آورند كه به بعضي عقايد منطبق با اين داده ها بـرسيم؛ ولـي اینگونه عقاید را نباید شناخت بشمار بیاوریم. آنچه حواس ما بهما تحویل مى دهند بايد اول بهوسيله عقل تعبير و تبيين شود تا بعد بتوانيم بگوييم شناختی از جهان کسب کردهایم. بهنظر دکارت، شناخت را عقل با عملی که روی دادههای حسی انجام میدهد، در دسترس ما می گذارد. اما بهنظر لاك، قبوای اساسی بسا بنیادی مساحواس مسا هستند كه خودشان مستقلاً شناخت \_ یا، به قول او، «شناخت حسی ۱» \_ را به ما تحویل می دهند. شاهد این اختلاف نظر، برخورد هریك از دو فیلسوف با مسألهٔ تشکیك در وجود اشیاء مادی است. شکاکان برای معتقدشدن بهوجود جهان خارج دلیل مطالبه می کنند و د کارت برای مقابله با آنها و ارد گود می شود. لاك اینگونه حرفها را دور مسى ريزد و معتقد است كنه شكاك بنا تكيه بنر قدواى نفس، دلایل شکاکانه می تراشد تا بهاین وسیله یکی از همین قبوای بنیادی انسان را مورد تردید قرار بدهد. او مسألهٔ تشکیك را اصولاً درخور اعتنا نمی داند و مبی گوید به فرض هم که کسی آنقدر پارت و مخبط باشد که كارش به شكاكيت برسد، مى توان دليل آورد كــه بــه تجربهٔ حسى مــى شود اعتماد کرد. ولی آنچه حواس ما بهما تحویل میدهند نه محتاج اینگونیه دلايل است و نبه با چنين دلايل تقويت ميشود. حواس ما خودبخود شناخت در دسترس ما می گذارند و دارای حجیت مستقلند.

متی: یکی از خصایص دیگر لاك که بسایسد ذکر کنیم نحوهٔ خاص استفادهٔ او از مفهومسی است که لفظ «تصور» [یسا ایسده] بسر آن دلالت می کند. او مبدع این وضع خاص کلمهٔ «تصور» نبود، ولسی رواج گستردهٔ آن در فلسفهٔ جدید براستی از او مایه می گیرد. در فصل اول تحقیق ددبادهٔ فهم انسانی، لاك از خواننده به دلیل تكرار فراوان این لفظ در کتابش پوزش

<sup>1.</sup> sensitive knowledge

میخواهد. ممکن است کمی در این باره صحبت کنید؟

1يرز: پيش از لاك هم كلمه «تصور» [يا ايده] بهمعاني مختلف فني از زمان افلاطون بكارمي رفت، هر چند البته نـزد افلاطون معنايش بسيار با معنایی که در قرن هفدهم پیدا کرد؛ تفاوت داشت. بعد ـ شاید عمدت آ بهدلیل نحوهٔ کاربردی که نزد دکارت پیدا کرد ـ لفظ فوق العاده متداولی شد برای آنچه عموماً ممکن است نامش را «محتوای ذهنی» بگذاریم. اما دكارت و لاك با وجود اشتراك نظري كه در استعمال آن دارند، عقايدشان دربارهٔ ماهیت تصورات یا محتویات ذهنی بسیار مختلف است. تصور، به نظر دکارت، چیزی از بیخ و بن عقلی است، درحالی که، نـزد لاك، از بيخ و بن حسى است. لاك رويهمرفته معتقد است كه صرف نظر از اينك دربارهٔ چه می اندیشیم، اگر چیزی که درباره اش فکر می کنیم و اقعا به حس درك نشده باشد، فقط شبيه محسوسات يا فقط تصويرى حسى از محسوسات است. او حتى مجردترين تفكرات را هم بههمين وجه تبيين مسى كند. البته نظریهاش در این نقطه لزوماً پیچیدهتر میشود، ولسی تفکسر نزد او اساساً بهمعنای داشتن بعضی تصویرها در ذهن است بهاضافهٔ راههای گوناگونی برای ترکیب و سنجش و کاربرد آن تصویرها. اینگونمه «ایماژیسم» یا تصویر گرایی به هیچ وجه در قرن هفدهم نامعمول نبود و در یکسی از دو جهت سير مي كرد.

یکی از این دو جهت را هابز پیش گرفت که معتقد بود از آنجا که همهٔ شناختها و ادراکهای ما وابسته به حواس ماست و هر شیء محسوس و هر جوهری مادی است، تنها بسرداشت قابل فهم از دنیا که بسرای ما میسر است برداشت مادی است و مفهوم «جوهر غیرمادی» مستلزم تناقض است. او همچنین عقیده داشت که ما علی الاصول قادریم تجربه را به کمك زبان به نحوی تجزیه و تحلیل کنیم که فهم علمی و مکانیستی کاملی نسبت

۱. در افلاطون همان «صبورت» یا «مثال» است (جمعش «مثل» به ضم م و ث) که بنیاد حکمت اوست، بسه معنای حقیقت جاوید و ثابتی کسه در جهانی غیر از دنیای ما جای دارد. اشیاه و امور در عالم ماده فقط به منزلهٔ سایههای مثل مربوط به خود هستند. (مترجم)

بهجهان بدست بیاوریم، یعنی همانگونه فهمی که دکارت معتقد بود می توانیم بهوسیلهٔ تعقل محض کسب کنیم. اما لاك طرز فكر دیگری بوجود آورد که از بعضی جهات شكاكانه تر بود. می گفت گرچه حواس ما منبع شناخت ما هستند، اما شناختی که بهما می دهند محدود است و فقط وجود اشیاء را بهما می شناسانند نه طبیعت یا ماهیتشان را. از طرف دیگر، چون همهٔ اندیشه های ما دربارهٔ جهان محدود بهمفاهیمی است که از راه حواس کسب کرده ایم، پس حتی تعقلاتمان راجع به جهان هم محدود است. لاك معتقد بود که هیچ روشی نیست که دانشمندان بتوانند از آن طریق بهماهیت بنیادی اشیاء دست پیدا کنند. بنا بر این، بهرغم اینکه او طریق بهماهیت بنیادی اشیاء دست پیدا کنند. بنا بر این، بهرغم اینکه او شکاکیت مطلق دربارهٔ جهان را مردود می داند، خودش هم نوعی شکاك است. می گوید می دانیم که جهان هست اما نمی دانیم که حقیقتاً چگونه است. دکارت و هابز هر دو بهمعنایسی که کانت اراده می کند فیلسو فانسی هستند «جزمی» [یا دگماتیك]، ولی لاك ضد جزمی است، هرچند این البته نباید «جزمی» [یا دگماتیك]، ولی لاك ضد جزمی است، هرچند این البته نباید به به این معنا تعبیر شود که فیلسو فی سیستماتیك نیست.

متلی: معنایی که لاك از لفظ «تصور» اراده می کند و نظریهٔ خساصی که دربارهٔ نحوهٔ کسب شناخت دارد بقدری تأثیر و رواج داشته که من میل دارم کمی اینجا تأمل کنم. لاك معتقد بسود که هر چه در ذهن حاضر بساشد، به معنایی که او می گوید، یك «تصور» [یا ایده] است. ایس لفظ نزد او نه تنها افكار بلکه تصویرهای حسی و حتی دردها و عواطف را هم در بر می گیرد.

ايرز: بله.

متی : از طرف دیگر، این موضوع در شناختشناسی او جنبهٔ اساسی دارد که هر شناخت ما از جهان خارج بهمیانجی یا بهوساطت تصورات حاصل می شود, ما مستقیماً به اشیاء آن طور که ذاتاً هستند یا شیء فی نفسه دسترس نداریم (صرف نظر از اینکه این عبارت چه معنایی بدهد). این نکته و اصطلاح «شیء فی نفسه»، همانگونه که می بینیم، مدتها پیش از کانت، در لاک پیش می آید. اگر من به آن میز نگاه کنم، میز با یک پرش وارد مغز من نمی شود. الآن که به میز نگاه می کنم، آنچه در مغزم دارم تصویر میز است نه خود میز. ندور از میز روی شبکیهٔ چشم من منعکس می شود،

چشم من تصویری به مغز من انتقال می دهد و تجربه ای بسرای من حاصل می شود که اسمش را می گذارم «دیدن مین». همهٔ تجربه های من از راه حواس پنجگانه به همین تسرتیب در نتیجهٔ حصول تصویر یا نمایش سیا به قسول لاک، «تصور» ساشیاء جهان خارج بسست می آید، نه در نتیجهٔ تماس مستقیم با آنها. پس همهٔ شناختهای ما، به این معنا، با واسطه هستند و ما هرگز شناخت بیواسطه از اشیاء خارجی نداریس، آیا نظر لاک همین نیست ؟

ایسرز: یکی از گرفتاریها در مورد این مسأله این است که اصلی که می گوید ما هرگز از اشیاء خارجی شناخت «بیواسطه» نداریم یا اشیاء را فقط از طریق «نمایششان» میشناسیم، در معرض تعبیرهای مختلفی است کـه از توضیح واضح شروع میشود که کسی شکـی دربـارهاش نـدارد و می رسد به گفتهٔ باطل نمای شکاکانه ای که بسیار نگران کننده است. بگذارید توضیح بدهم. اول بپردازیم به نظر کسانی که می گویند حسیات «نمایش» اشیائنسد. این گفته بهاین صورت کسی را بسهچیزی ملتزم نمیکند و کاملا ً خنثی است. تصور میکنم همه کس موافق باشد که در تجربهٔ حسی عادی، شیء روی ما عمل می کند و سبب چیزی در ما می شود که، به یک معنا، نمایش آن شیء است. همه در اینباره همهقیدهاند مگر بعضی از اصالت معنویان [یا ایده آلیستها] و شاید بعضی از رفتاریان که معتقدند با معتقد بودند - که روانشناسی به هیچ چیز جز «در داده ٔ» [یعنی آنچه به ذهن داده می شود] و «باز داده ۱» [یعنی آنچه از ذهن بیرون می تراود] نیاز ندارد و فکر کردن راجع بهاینکه بین ایس دو چه می گذرد، لازم نیست. به هر حال، همه تصدیق می کنند که ما از طریق تأثیری که اشیاء در اندامهای حسی ما می گذارند اطلاعاتی ددبادهٔ آنها کسب می کنیم. مسائل و اختلاف نظرهای شنیدنی فلسفی، در مورد ماهیت اینگونه تأثیرات و تبیین صحیح نقششان به عنوان «نمایش» پیش می آید.

نکتهٔ دیگر مرتبط با این امر که میشود طرح کرد یکی این فکر است که آنچه ادراک حسی یا اندیشه بـهطور «بیواسطه» بـهآن تعلق میگیرد

<sup>1.</sup> representations

<sup>2.</sup> mediate

<sup>3.</sup> immediate

<sup>4.</sup> behaviourists

<sup>5.</sup> input

<sup>6.</sup> output

تصورات ماست، و دیگری فرق بین متعلقات «بیواسطه» یا «مستقیم» و «با واسطه» یا «غیرمستقیم». یکی از راههای گذاشتن چنین فرقی در عصر لاک مربوط میشد به ایهام بی ضرر و طبیعی مفهوم «تصور» که دکارت و یکی از پیروان او بهنام آنتوان آرنسوا به آن توجه داشتند و تأکید می کردند. ماحصل حرف دکارت این است که لفظ «تصور» ممکن است بهدو معنا بكار بسرود؛ يا بـهمعناى حالت نفسانيي كه، در تفكـر، اشياء را نمایش می دهد، یا به معنای خود اشیاء آنگونه که نمایش پیدا می کنند. این تا اندازهای شبیه ایهامی است که در کلمهٔ «گفتار» و جود دارد، به این معنا که غیرض از «گفتار» ممکن است عمل گفتن باشد یا چیزی که گفته می شود. بنا بر این، و قتی من به آفتاب نگاه می کنم، مقصود از عبارت «تصور من از آفتاب» ممكن است احساس من باشد به عنوان يكي از حالات ذهني من، يا آفتاب آنگونه كه نيزد من درك ميشود يا محسوس است. اینکه در هر مورد، مقصود کدام یک از این دو است، می تواند از جهت معنا و عاقلانسه بودن سخن تأثير عميق داشته باشد. اگر كسى بگويد «تصور دورر٬ از کر گدن چندان شباهتی به کر گدن نیدارد»، گفتهٔ او را بهاین معنا می گیریم که کرگدن آنطور که به تخیل دورر آمده و بهدست او تصویر شده شبیه کر گدن حقیقی نیست، نه اینکه یکی از حالات ذهنی معین دورر شباهتی به این جانور ستبر پوست نداشته است. تعبیر ما این خواهد بدود که کر گدن در تصویری که دورر کشیده، یا «در ذهن او»، شبیه هیچ کر گدنی در دنیا یا «در عالم واقعیت» نیست. در نزد بعضی از فلاسفه هم فرق بین متعلقات یا موارد «بیو اسطه» و «با و اسطهٔ» تجربه معادل فرق اشیاء بـود آنطور که از آنها تجربه حاصل می کنیم یا در بارهٔ آنها می اندیشیم و آنطور که خودشان در عالم و اقعیت یا فی نفسه هستند. بنا بر این، عده ای مدعی شدند، اصلی کـه می گوید هر چه تجربه یا اندیشهٔ ما بهطور بیواسطه بـه

۱. Antoine Arnauld). معروف به «آرنوی کبیر». فیلسوف و متکلم فرانسوی. (مترجم)

۱۴۷۱–۱۵۷۸ (۱۴۷۱–۱۵۷۸). نقاش بزرگ آلمانی که بخصوص حکاکیهای او روی چوب و فلز بسیار مشهور است. (مترجم)

<sup>3.</sup> immediate and mediate objects of experience

آن تعلق بگیرد، تصور است، چیزی جز تکرار معلوم یا همانگویی نیست، چرا که ممکن نیست ما از چیزی جز آنطور که در کش میکنیم تجربه حاصل کنیم، یا دربارهٔ چیزی بیندیشیم یا استدلال کنیم جز آنطور که برای ما متصور می شود. برای ما امکان ندارد که در تماسهای شناختی با اشیاه، قوای شناختی خودمان را دور بزنیم و از کنارشان بگذریم.

مگی: اصلی که لاك به آن قائل است این است که: «ذهن در کلیهٔ تفکرات و استدلالهایش، متعلق بلاو اسطهٔ دیگری ندارد مگر تصورات خودش.» گمان نمی کنم شما بخواهید بگویید که این اصل توضیح واضح است و هیچ نتیجهٔ جالب توجهی ندارد.

ايرز: عـرض كنم، حتى اگـر توضيح واضح هم باشد، باز بــــدرد یادآوری این نکته میخورد کـه شیء ضرورتاً در نفس خـود عیناً آنطوری نیست که نزد ما به تجربه در می آید یا متصور می شود و این یکی از اصول موضوعه يها پيش فرضها در شكاكيت معتدل لاك است. ولسي حقيقت امسر این است که نظریمهٔ لاک دارای خصوصیاتی است که ممکن است آن اصل را، هم در معرض تردید بیشتر قرار بدهد، و هم درعین حال دلپسندتر بکند. مقصودم بیان اوست در بارهٔ اینکه تصورت بهچه نحو [چیزها را] نمایش میدهند، و چگونگی ارتباط تـوضیح ایـن نمایش بـا شرح او راجـع بــه «شناخت حسی». در مورد نکتهٔ اول، لاک معتقد است که همهٔ اندیشههای ما از عناصر بسیطی ترکیب شده اند که به تجربهٔ حسی بدست می آیند (از جمله از راه «حس باطن "» یا درون نگری " که او اسمش را «بازاندیشی "» می گذارد)، و همر عنصر یا «تصور بسیط<sup>ه</sup>» نمایش آن چیزی است که واقعاً هست و همیشه سبب این تجربهٔ حسمی در ما ممیشود. پس تصور یا تصویری که در ذهبن من از رنگ زرد وجود دارد در فکر من نمایش یا نمایندهٔ آن چیزی در اشیاء است که همیشه احساس رنگ زرد را در ناظران بشرى سبب مى شود. لاك عاقلانه متمايل بىهاين عقيده بود كه

<sup>1.</sup> tautology 2. inner sense 3. introspection . F که در این مورد، علم حضوری هم ممکن است اصطلاح بکنیم. (مترجم)

<sup>5.</sup> simple idea

آنچـه حقیقتاً در شیء و جـود خارجـی دارد، مثلاً در مورد زردی قسمی بافت سطحی است که ذرات نــور را بهطرز معینی انعکاس میدهــد. ولــی عملکردی که تصور رنگ زرد به عنوان نماینده یا نشانهٔ چیزی در اشیاه در تفکر ما دارد، از هرگونه گمان و نظریه دربارهٔ اینکه فلان چیز چیست یا چگونمه در ما تأثیر می گذارد، مستقل است. پس حالا می بینید که این نظر در خصوص عملکرد نمایشی تصورات، چگونه با نظریهٔ لاک در بارهٔ «شناخت حسی» سازگار درمی آید و چگونه هم حجیت و هم محدودیت چنین شناختی را تبیین می کند. لاک معتقد است که در تجربهٔ حسی، ما متوجهیم که اشیاء روی ما عمل می کنند و تصورات را در ما سبب می شوند. بنا بر این، وقتسی رنگ زرد را احساس می کنیم، میدانیم که آنچه تصور بسیط رنگ زرد نماینده یا نشانهٔ آن است، وجود خارجی دارد و شیئی هست كه ما اسمش را «زرد» گذاشته ايم. ما چنين شناختي داريم، حتى اگر ندانیم که «زردی»، صرف نظر از اینکه قادر است احساس معینی در ما ایجاد کند، در شیء چگونه است. بهعبارت دیگر، از وجود زردی «شناخت حسى» داريسم ولى نه از ماهيتش. اين بيان از نظر فلسفى زيبا و برازنده است ولي در عين حال خطرناك هم هست چون دامنــ معرفت حاصله از ادراک حسی را بهشناخت آثار محسوس اشیاء محدود می کند. به نظر من، اصلی که می گوید متعلقات بیواسطهٔ تجربه چیزی جز تصورات نیستند، در سیاق نظربهٔ مذکور قدری نگرانی برانگیز می شود چون حربه بهدست بعضى از فلاسفهٔ متمایل به شکاکیت میدهد، کما اینکه چنین کسان در استفاده از آن درنگ نکردند.

محی : ولی مسألهٔ دیگری هم هست، این طور نیست؟ حتی اگر توضیح لاک را دربارهٔ شناختمان از کیفیات محسوس بپذیریم، باز این مسأله باقی می ماند که پس تکلیف اشیاء مسادی چیست، یعنی چیزهایی که دارای این کیفیات هستند؟ اگر تنها چیزی که ما به حس ادراک می کنیم و همیشه می توانیم ادراک کنیم، کیفیت است، لاك چگونه می خواهد ایس و اقعیت را تبیین کند که بظاهر جهان را بداهتا به صورت چیزهایی درمی یابیم که کیفیت نیستند ولی دارای کیفیتند، یعنی اشیاء مادی؟

ايرز: به عقيدهٔ لاك، «شناخت حسى» نه تنها وجود هر كيفيت،

بلکه، به اصطلاح او، «همبودی» کیفیات را هم در بر می گیرد. به عبارت دیگر، ما در ک می کنیم که چند کیفیت قابل مشاهده با هم در یک چیز وجود دارند. الگویی که او ساخته به بیان تقریبی این است که چیز واحدی در خارج موجود است که آگاهیم به شیوه های مختلف از راه حواس در ما تأثیر می گذارد. این چیز در سایر اشیاء دور و برش هم به نحو محسوس تأثیر می گذارد. به عبارت دیگر، حضورش سبب بعضی تغییرات در آن اشیاء می شود که این تغییرات به نوبه خود در ناظر تأثیر می گذارند. و سرانجام می شود که این تغییرات به نوبه خود در ناظر تأثیر می گذارند. و سرانجام اینکه خود این چیز در واکنش نسبت به اشیاء دیگر اتصالا دستخوش تغییرات محسوس می شود. پس مفهومی برای ما حاصل می شود از چیزی یا نوعی چیز (یا شاید خمیره یا سرشتی) که دارای نیروهای نامحدودی است برای اینکه مستقیماً یا به طور غیر مستقیم به وسیله تأثیر گذاشتن در سایر چیزها یا تأثیر پذیرفتن از آنها، از راه حواس ما در ما تأثیر بگذارد. این بیان لاك است از مفهوم قدیمی و موروثی «جوهر». جوهر چیزی

این بیان دائے است از معهوم قدیمی و مورونی «جوهر». جوهر چیزی است که فقط به واسطهٔ آثار متعددش شناخته می شود. فقط بر حسب کیفیات و نیروهای محسوس هر قسم جوهر است که کسی می تواند در بارهٔ آن فکر کند. اما خود جوهر چیزی است غیر از آن کیفیات و نیروها؛ چیزی است که همبودی آنها را تبیین می کند.

متحی: ولی اصولاً چرا باید فرض کنیم که غیر از کیفیات و نیروهایی که مشاهده می کنیم یا با آزمایش کشف می کنیم، باز هم چیز دیگری در شیء هست؟ چرا باید در ورای این کیفیات و نیروها، قائل به «جوهر»ی ناشناخته و ناشناختنی شویم یا، به اعتراف خود لاك، «چیزی که ندانم چیست»؟

ایوز: لاك فكر میكرد كه معقول نیست فرض كنیم كه آنچه و جود خارجی دارد چیزی جنز مشتی كیفیات محسوس نیست آنطور كه ما درك می كنیم. او به این دلیل چنین تصوری داشت كه معتقد بود دنیا جای قابل فهمی است و از چیزهایی تشكیل می شود كه طبیعتشان قابل فهم است و قوانین ضروری بر آنها حاكم است. جایی است كه علم اگر به حد آرمانی برسد، نهایتاً قادر به تبیین و فهم آن است. یكنواختی و نظمی كه در حد مشاهده و تجربهٔ عادی موجود است، گرایش به این دارد كه صرفاً نسبی و



جان لاک (۱۷۰۴ - ۱۶۳۲)

خام از آب در بیاید. در این سطح، به آن نوع قوانین مطلق و قابل فهمی دست پیدا نمی کنیم که نزد لاك نشانهٔ رسیدنمان به حقیقت قصوا در بارهٔ دنیاست، زیرا دنیا آنطور که ما در کش می کنیم زیر بار هیچ علم طبیعی ساده و همه گیری نمی رود و، بنا بر این، می توانیم مطمئن باشیم که از طریق حواس به شناختن طبیعت اشیاء موفق نخواهیم شد.

مگی: دو سؤال اینجا باید مطرح کرد. اول اینکه لاك چطور میخواهد بدون تخطی فاحش از اصل محوری مسلك تجربی، قائل به وجود اشیاء مادی به عنوان حامل و نگاه دارندهٔ خواص مشهود بشود؟ دوم اینکه اگر شناختهای ما همه حالت واسطه و جنبهٔ نمایشگری و تمثالی و تصویری دارند و ما هرگز ممكن نیست از طبیعت اشیاء شناخت مستقیم پیدا کنیم، موفقیت علم چگونه امكان پذیر می شود؟

ایرز: حرف لاك در حقیقت این بود که دست کم در اوضاع و احوال قرن هفدهم که او مشغول نگارش بود، چنین چیزی امکانپذیر نیست. یکی از هدفهای عمدهٔ لاك خواباندن فیس و افادهها بود. او میخواست ادعاهای فلاسفهای از قبیل دکارت را که فکر می کردند به نوعی علم استنتاجی در بارهٔ اشیاء و امور دست پیدا کردهاند، باطل کند. به نظر لاك، وقتی های طبیعت قصوای اشیاء به میان میآید، ما از مرز گمان نمی توانیم فراتر برویم و نه تنها در مرزهای گمان محصوریم، بلکه در همان گمانورزیها هم چاره نداریم جز اینکه از مفاهیم محصول تجربه استفاده کنیم. البته «ذرهای می کرد که گمان بسیار خوبی در دست است و آن نظریهٔ «ذرهای » بویل است دایر بر اینکه جهان یکسره از اتمها یا ذرات ریزی تشکیل شده که به نحو مکانیکی اتصالاً در جهشند و به هم می چسبند و با هم کنش و واکنش دارند. پیداست که لاك قبول داشته کمه جهان بایمد چنین وضعی داشته باشد. در واقع بیان خود او دربارهٔ مفهوم جوهر از بعضی وضعی داشته باشد. در واقع بیان خود او دربارهٔ مفهوم جوهر از بعضی جهات بر توضیحات بویل در خصوص علت دگر گونیهای شیمیایی پیریزی شده است.

<sup>1.</sup> corpuscularian view

Robert Boyle . ۲ ( ۱۶۲۷ - ۹۱ ) فیسزیکدان و شیمی دان انگلیسی. (مترجم)

بویل می گفت اگر یک مادهٔ شیمیایی را برداریم و ببینیم در شرایط مختلف به انحاء مختلف عمل مي كند، بهاين دليل است كه آن ماده ساخت مکانیکی معینی دارد، نبه اینکه بسرای گذاشتن تناثیرات گوناگون در سایر چیزها بر حسب تصادف از یك سلسله نیروهای دلبخواهی و اتفاقی بهرهمند شده باشد. بهدلیل همین ساخت، وقتی آن ماده بهسایر چیزها با ساختهای مکانیکی متفاوت بسر مسیخورد، پیداست که در کنش و واکنش بسا آنها به انحاء مختلف عمل مي كند. اين بيان بويل است از علت ايـن واقعيت كــه همان مادهٔ شیمیایی که یكجما لخت و به اثر است، جای دیگر احتمالاً حل مي شود يا انفجار ايجاد مي كند. لاك اين تبيين را موقتاً پذيرفت ولي در عین حال معتقد بود که پاسخ بعضی مسائل بنیادی هنوز داده نشدهاست. یکی از این مسائل مربوط بعم خود ذرات بود. اگر این ذرات اتمند، پس چرا بـه صورت چیزهای متصلب و دگرگون نشدنی بـه هم می چسبند؟ البته می توانید و جود چنین چیزهای دگر گونی ناپذیر را مسلم فرض کنید و بعد هم بر اساس این فرض بــه کارتان ادامه بدهید؛ ولسی چرا وقتی یك اتم بــه اتم دیگری میخورد تکهای از آن را نمی کند یا خودش تکه تکه نمی شود؟ بنا بر این، مسأله ای که لاك پیش كشید، مسأله «چسبندگی»» یا «همدوسی» ا بود.

مسألهٔ دیگری هم بود که با انتشار اصول [دیاضی حکمت طبیعی] انیوتن، اهمیت خاص پیدا کردهبود. کتاب نیوتن فقط چند سال پیش از تحقیق لاك منتشر شدهبود. یکی از بخشهای مهم فیزیك نیوتن قانونی است که می گوید هر شیئی در عالم هر شیء دیگری را با نیرویی به نسبت مستقیم جرم و به نسبت عکس مجذور فاصلهٔ بین آن دو، جذب می کند. لاك قبول داشت که نیوتن صدق این قانون را ثابت کردهاست و احتمال دارد قانون او مطلقاً همه جا صادق باشد. ولی در عین حال چنین به نظرش می رسید که این قانون خودش یکی از واقعیات خام و اولیه است و فی نفسه قابل فهم نیست. او هم مانند دکارت و فلاسفهٔ دیگر بر این نظر بود که بعضی قوانین نیست. او هم مانند دکارت و فلاسفهٔ دیگر بر این نظر بود که بعضی قوانین داتاً قابل فهمند، از قبیل این قانون که هر جسمی که با سرعت معین و در

<sup>1.</sup> coherence 2. Isaac Newton, Principia.

جهت معین در حسرکت باشد، تا زمانی که جسم دیگری مزاحسم حرکش نشود، با همان سرعت و در همان جهت به حسر کت ادامه خواهد داد. این طور بنظر می رسید که لازم نیست کسی تبیین کند که چرا وقتی جسمی به حرکت مسیافتد، خود بخود نمی ایستد یا جهتش را تغییر نمی دهد. ولی قانون نسبت عکس مجذور فاصله، یا قانون گرانش، بنظر نمسی رسید به این نحو قابل فهم باشد.

مگی: به عبارت دیگر، آنچه علم نیوتن بیان می کند طبیعت باطنی اشیاء نیست (که برای ما ناشناختنی است)، بلکه چگونگی رفتار آنهاست (که برای ما مشهود است و احیاناً می توانیم آن را مورد آزمایش قرار بدهیم).

ایرز ؛ بله. لاك فكر می كرد كه توفیق نیوتن نهایتاً در تشریح بسیار عالى چگونگی رفتار اشیاء بوده، نسه در تبیین [یا بیان علت]. گفتنی است كه خود نیوتن هم متمایل به همین تعبیر بود و در تحریر دوم احول كه بعد از مرك لاك منتشر شد، بوضوح تحت تأثیر شدید او، بعضی عبارات فلسفی وارد كرد.

هگی: یکی از سخنان نیوتن کسه بیش از همه نقل می شود این جملهٔ لاتین است کسه Hypotheses non fingo ، یعنی (اگر بخواهیم بسه طور آزاد ترجمه کنیم) «مسن چیزی را تبیین نمی کنم [یسا علت چیسزی را بیان نمی کنم]». حسرف نیوتن در حقیقت ایسن است کسه: «مسن فقسط بسه شمی گویم که مثلاً چیزی بسه اسم گرانش وجود دارد و آثارش بسه عنوان یکی از امور واقع چگونه باید محاسبه شود؛ اما اینکه تبیین [یسا چرایی] کل این قضیه چیست، چیزی است کسه سعی هم نمی کنم در آن وارد بشوم.» کل این قضیه چیست، چیزی است کسه سعی هم نمی کنم در آن وارد بشوم.» گفتید، معتقد بسود فیزیك جدید توصیفی، است نسه تبیینی، [یعنسی فقط چگونگی را شرح می دهد، چرایی را بیان نمی کند]. حتی تا زمان خود ما، چگونگی را شرح می دهد، چرایی را بیان نمی کند]. حتی تا زمان خود ما، فلاسفهٔ معتبری مثل شوپنهاور و ویتگنشتاین سخت به همین نظر دربارهٔ علم قلاسفهٔ معتبری مثل شوپنهاور و ویتگنشتاین سخت به همین نظر دربارهٔ علم قائسل بوده اند. ویتگنشتاین کلام پر مغسزی در این باره دارد و مسی گوید:

<sup>1.</sup> descriptive

«برداشت جدید از جهان یکسره بر این پندار خام پیریزی شده که آنچه به قسوانین طبیعت معروف است پدیدارهای طبیعی را تبیین مسی کند»، و بعد می افزاید که حتی اگر به همهٔ مسائل ممکن علمی پاسخ داده شود، مسائل مربوط به حیات همچنان کاملاً بیجواب خواهندماند.

علم جدید بنیادهای ریاضی داشت. دانشمندان بررگ، از گالیله تا نیوتن، بهطور روزافزون معادلات ثابتی کشف می کردند که در واقعیت مادی ریشه داشت. این امبر سؤالات عمیقی دربارهٔ مقام ریاضیات مطرح می کرد. نظر لاك در این خصوص چه بود؟

ایوز: بیان او دربارهٔ امکان پذیبر شدن علم ریاضی عموماً و خصوصاً هندسه از جهات مهم با دکارت تفاوت می کند. به نظر دکارت، هندسه بخشی از علم مکان و در واقع علم ماده است: بخشی است از علم هستی؛ اما به نظر لاك، علم مجردی است که به دست ما ابداع شده است. ماییم که، باصطلاح، خواص هندسی چیزها را می گیریم و بعد بالبداهه همین خواص را فراسوی مرزهای تجربه از نو بنا می کنیم و، به این ترتیب، موضوعی برای قسمی علم غیر تجربی بوجود می آوریم. چنین علمی درست به این دلیل امکان پذیر می شود که حقیقتاً به هیچ و جه با طبیعت اشیاء سر و کار ندارد و فقط، به گفتهٔ لاك، سر و کارش با تصورات خود ماست.

معی: او همچنین فکر می کرد که بعضی از تصوراتی که ما از خواص اشیاء داریم، دارای خصلت ریاضی است و بقیه چنین نیست. این تمایسز کمه بسیار نفوذ و رواج پیدا کرد و، بنا بر این، ارزش بررسی دارد، از ابداعات لاك نبود ولمی رواجش عمدتا از او سرچشمه می گرفت. او خواص اشیاء را بمهدو قسم تقسیم کرد و اسم یکی را کیفیات اولیه اگذاشت و اسم دیگری را کیفیات اولیه عبارت از آن قسم خواص اسم دیگری را کیفیات اولیه عبارت از آن قسم خواص شیء است که مستقل از اینکه ادراك شود، ذاتا متعلق به آن است و اموری از قبیل شکل و اندازه و وزن را در بر می گیرد. کیفیات ثانویه آن دسته از خواص شیء است کمه مستلزم کنش و واکنش با ناظر است و مثلاً چیزهایی مانند رنگ و مزه و بو را شامل می شود. مقصود این است

<sup>1.</sup> primary qualilties

که اگر هیچ مخلوقی وجود نمیداشت که دارای حواس یا مغز باشد، گل هیچ بویی نمیداشت ولمی باز هم دارای همین اندازه و شکل و وضع می بود. اگر کسی بخواهد دقیقاً معین کند که کدام ویژگی، هر کیفیت اولیه را کیفیت اولیه می کند، خواهد دید که این ویژگی، همان خصلت ریاضی آن است. کیفیات اولیه قابلیت اندازه گیری ریاضی دارند و، بنا بر این، به معنای خاصی، عینی هستند.

ايرز: يعني كيفياتي هستند مكانيكي.

متی: بله، تعبیر شما بمراتب بهتر است؛ کیفیاتی هستند مکانیکی، هرچند البته مکانیک هم دارای بنیادهای ریاضی است. این تمایسز بین کیفیات اولیه و ثانویه، نه تنها در زمان لاك بلکه از آن بهبعد هم، آنچنان نقش مهمی در فلسفه داشته که میخواهم خواهش کنم، اگر ممکن است، بیشتر دربارهٔ آن صحبت کنید.

ایرن : فرق بین کیفیات اولیه و ثانویه، به صورتی که لاك قائل بسه آن شد، در واقع بستگی داشت به پذیرش موقت نظریهٔ بویل. کیفیات اولیه همان خواصی است که بویل، در اصطلاح خودش، به ذرات نسبت می داد. ذرات بویل تکههای سخت ماده بودند، دارای اندازه و شکل و شماره و غیره. بنا بر این، تمایزی که ذکر شد، نزد لاك، در حقیقت گونهای فرضیه بود. او بوضوح معتقد بود که اگر کسی درست فکر کند خواهد دید که این فرضیه بقدری عقلانی و گریزناپذیر است که تقریباً جای شك ندارد و اگر تمام حقیقت را هم در بر نگیرد، به هر حال نسبتاً نیزدیك به حقیقت است. ولی اگر بخواهیم دقیق صحبت کنیم، لاك، چنانکه پیشتر هم دیدیم، معتقد بود که تنها چیزی که ما واقعاً دربارهٔ جهان می دانیم این است که چیزهایی خارج از ما وجود دارد و دارای این نیروست که در ما تأثیر بگذارد. فرق سختی و شکل به عنوان صفات حقیقی اشیاء، با رنگ به عنوان چیزی وابسته سختی و شکل به عنوان صفات حقیقی اشیاء، با رنگ به عنوان چیزی وابسته به حس، در نهایت امر نزد لاك فقط قسمی فرضیه است.

محی: خوب، حالا دیگر به آن اندازه بحث کرده ایم که بسرای ترسیم اجمالی نظر لاك نسبت به جهان، مطالب کافی در اختیار داشته باشیم. میل دارم پیش از اینکه جلوتر برویم، قدری تأمل کنیم و اجهزای تصویسر را پهلوی هم بگذاریم.

لاك تصور مى كرد كــه جهان به گونــهاى كه نــزد ما بــه تجربه در می آید، از دو قسم وجود از بیخ و بن مختلف، یعنی ذهن و اشیاء مادی، تشکیل می شود و در هیچیك از دو مورد هر گز نمی توانیم بدانیم که طبیعت درونی آنها چیست و این دو تا ابد برای ما در پردهٔ اسرار پنهان خواهند ماند. ولى تجربـهٔ مستقيم حاصل مــيكنيم از اينكــه اينهــا چـــه می کنند و چگونه رفتاری دارند و هر شناختی کـه بتوانیـم دربـارهٔ آنهـا بدست بیاوریم، بر پایهٔ آن تجربه ساختهمیشود. یکی از کارهایی که اشیاء مادی میکنند تأثیر گذاشتن در اذهان ماست و این عمل را از طریق حواس ما بهشیوههای گوناگون انجام میدهند. تصوراتی که بسرای ذهن یا فاعل مدرك \_ يعنى ما \_ از اشياء مادى حاصل مىشود، نتيجه اين عمل آنهاست. بعد ما با استفاده از این تصورات، برداشتمان را از جهان متشکل از آن اشیاه، بنا میکنیم. ما درك میکنیم كه اشیاه دو گونه خاصیت از بیخ و بن مختلف دارند. کیفیات اولیه ای دارند که از قسم مکانیکی است و ویژگی هر شیء است آنطور که ذاتاً هست، اعم از اینکه ناظری باشد که شیء را ادراك بكند يا نه. ويژگيهاي عيني اجزايي كه ساده نهايتاً از آنها تشكيل مى شود، همين كيفيات اوليه است. علوم رياضي از اين جنبه با اشياء سر و کار دارد. بعد می رسیم به کیفیات ثانویه که تا اندازه ای قائم به ناظرند و اگر فاعل مدر کی نبود، آنطور که ادراك می شوند وجود نمی داشتند. جنبهٔ «کیفیت» (به معنای عادی، به تفکیك از «کمیت») بمراتب در کیفیات ثانویه قوی تر است.

فعلاً از این جلوتر نمی روم ولی تصور می کنم منصفانه باید گفت که، از زمان لاك تا عصر حاضر، قسمی جهان نگری بسیار همانند آنچه، گذشت اساس علم غرب بوده است و گمان می کنم حتی تما امروز، آنچه، به عقیدهٔ ما، جهان نگری عادی و عقلایسی است، بسیار بما ایس نظر مشابهت دارد.

حالا میخواهم به چیز دیگری بپردازم که گرچه نزد لاك بسیار اهمیت داشته و نزد اکثر فلاسفهٔ امسروز حتی مهمتر تلقی مسی شود، هنوز صحبتی دربارهاش نکردهایم و آن مسألهٔ زبان است. لاك تحقیق دربادهٔ فهم انسانی را به چهار دفتر تقسیم کرده و یك دفتر کامل را به استعمال الفاظ اختصاص

دادهاست. ممکن است بفرمایید که، به نظر او، زبان چگونه داخل تجربیات و شناختهای ما از جهان می شود و چه رابطه ای با آنها پیدا می کند؟

ایرف: اول اجازه بدهید در جمع بندی شما شرط و قیدی وارد کنم. نظریات لاك، آنطور که شما جمع بندی کردید، ناهمسازتسر از آنچه واقعاً هست بنظر آمد. بدون شك لاك به این فکر تمایل دارد که جهان مرکب از ماده و ذهن است؛ ولی دست کم تا این حد رعایت همسازی را می کند که بگوید حتی به این اندازه هم نمی توانیم یقین داشته باشیم، چون نه شناختی از طبیعت ماده داریم نه از طبیعت ذهن. بنا بر این، او کاملا حاضر به قبول این امکان است که مسلك مادی صحیح است و ما چیزهایی هستیم که تعقل و تفکر می کنیم و در واقع ماشینهایی هستیم بسیار پیچیده و ظریف، گرچه خودمان هم به هیچ و جه نمی دانیم که چگونه کار می کنیم. لاك حاضر است خودمان را بپذیرد که چیز غیرمادی و طبیعتاً باقی و جاودانی به اسم نفس این امکان را بپذیرد که چیز غیرمادی و طبیعتاً باقی و جاودانی به اسم نفس این امکان را بپذیرد که چیز غیرمادی و طبیعتاً باقی و جاودانی به اسم نفس حانند آنچه د کارت متعلق به ما می داند و جود ندارد.

متی : خیلی خوشحالم که جلو مرا در ایس مورد گرفتید چون لاك در این خصوص استدلال بسیار زیبایی دارد که ذکرش لازم است و همانقدر که وقتی روز اول در کتاب او اقامه شد وزن و اهمیت داشت، امروز هم دارد. می گوید قضیه در مصورد ما انسانها از یکسی از دو صورت خارج نیست، هرچند ظاهراً درك هر دو برایمان محال است: یا ما باید اشیائسی مادی باشیم ولی دارای اندیشه و عواطف، یا باید چیزی غیرمادی در ما باشد که دارای اندیشه و عواطف است و به طرزی منحصر بفرد با آن شی همادی که جسم ماست ارتباط دارد. ولی اگر بیخواهیم با تفکر منظم بسه کنه هر یك از دو شق بسرسیم، مسیبنیم هر دو عمیقاً غیرقابل فهمند، درحالی که بناچار یك کدامشان باید راست باشد. من شما را نمی دانم، درحالی که بناچار یك کدامشان باید راست باشد. من شما را نمی دانم، می گوید.

ایرز: بله، این استدلال بقدری قوی است که انسان نمی داند چرا او در جاهای دیگر می گوید که احتمالاً ثنویت، یا قول به دو اصل، درست است و هیچ وقت هم این کلمهٔ «احتمالاً» را توجیه نمی کند.

مكي : خوب، برويم بر سر مسألة زبان. بفرماييد كمه نظمر لاك در

مورد زبان چگونه با بقیهٔ نظریاتش راجع بهشناخت سا از جهان سازگار میشود؟

ایرز: کتاب مربوط به زبان در واقع کتابی است دربارهٔ طبقه بندی در تمام شعبه های مختلف دانش و راجع به شرایط یك طبقه بندی خوب. بهترین قسمت کتاب، به نظر من، مربوط می شود به طبقه بندی عالم طبیعت. لاك در اینجا می خواهد این نظر ارسطو را رد بكند و نظر دیگری به جای آن بیاورد که دنیا از انواع طبیعی موجودات تشکیل می شود و كار علم تشخیص هر یك از این انواع طبیعی و تحقیق در طبیعت یا ماهیت آن بسه طور جداگانه است. مطابق الگوی ارسطو، دانشمند باید طبیعت یا ماهیت اسب و گاو و سگ و گربه و غیر ذلك را یكی یكی مطالعه کند. هر یك از این انواع طبیعی وجود خارجی دارد و بوضوح از دیگران متمایز است. مطابق ان این انواع طبیعی در دنیا وجود خارجی دارد و بوضوح از دیگران متمایز است. مقیقی مختص به خود دارد و كار ما ناظران بشری این است کمه کشف کنیم حقیقی مختص به خود دارد و كار ما ناظران بشری این است کمه کشف کنیم

هر نوعی چیست و هر کدام را جداگانه مورد مشاهده قراربدهیم. ایرز: بله. لاك البته میخواهد این نظر را رد کند و دلایلی که در رد آن میآورد مستلزم نتایجی از لحاظ اصول طبقه بندی است.

مگی: شما می فرمایید «البته»، ولی کسی که قبلاً در ایس باره فکر نکرده، ممکن است فوراً متوجه نشود که چرا «البته» و بگوید: «ولی شك نیست که اسب و گاو و سگ و گربه در دنیا و جسود خارجسی دارند. هسر کدام از ایس تقسیمات در حقیقت مسوجود است و چیزی نیست که ما اختراع کرده باشیم. تنها کاری که می کنیم ایس است که به هسر یسك نامی بدهیم.»

ایرز: «البته» از آنچه پیشتر گفتیم لازم می آید. وقتی فرض را بسر ایس قسراربدهیم کسه جهسان دستگاه مکانیکسی بنزرگسی است مسرکب از دستگاههای کوچکتر، باید بپذیریم که سگ یا گربه هم ماشین کوچکی است که مطابق قوانین اساسی فیزیك کار مسی کند و، بنا بسر ایسن، در اساس چیز جداگانهای به اسم طبیعت سک و چیز جداگانهای بسه اسم طبیعت گربسه وجود ندارد. تفاو تهایسی در ساخت هست، ولسی «طبیعت» بسراستی یکسی است؛ همان قوانین طبیعت همه جا پایشان یکسان در میان است. با فرض

وجود چنین نظری دربارهٔ جهان، نسبتاً قابل درك بود که لاك نتیجه بگیرد که تقسیمات طبیعی به انواع وجود ندارد. شباهتهایی مشاهده می شود و عقلایی است که این شباهتها سبب شود که دنیا را بسرش بسرش کنیم و به اقسام و انواع بخش کنیم. ولی حقیقت ایس است که برشها را ما انجام می دهیم نه طبیعت. به نظر کسی که پیرو ارسطو است، بین انواع طبیعی، بخش بندیهای طبیعی و جود دارد و ما صرفاً ایس تقسیمات را شناسایی و نامگذاری می کنیم. به نظر لاك، تقسیم بندی را ما می کنیم و، بنا بر این، نامهایی که به چیزهای مختلف \_ از قبیل «طلا» و «آب» و «اسب» و «سگ» و غیره \_ می گذاریم، در نهایت امر تعاریفشان دلبخواه و اعتباری است و از ماست.

مگی: پس به عقیدهٔ لاك، بر خلاف نظر ارسطو، انواع طبیعی وجود ندارد. كلیهٔ اینگونه مقولات، ساختهٔ انسان است.

ایرز: بله. با اینهمه، لاك بر این عقیده بود که شایسته است این مقولات بمراتب بیش از حد معمول آن زمان، بر مشاهدات دقیق پیریزی شود. دلایلی که او در ایس زمینه آورده، بخشی از جنبش بورگ قسرن هفدهم برای اصلاح و بهبود زبان علمی است. لاك چند شرط برای طبقه بندی خوب ذکر می کند. طبقه بندی باید محصول مشاهده و آزمایش دقیق باشد و، تا حد معقول، تفاوتهای باریك و ظریف را بهحساب بگیرد، ولی نه چندان که دست و پا گیر شود و بآسانی قابل استفاده نباشد. از ایس گذشته، نباید بیجهت از عرف منحرف شود؛ باید ثنابت بماند و (از همه مهمتر) مورد موافقت همهٔ دست اندر کاران باشد. چیزی که لاك مردود می شمارد، تصور قسمی طبقه بندی مطلقاً طبیعی است چون ممکن نیست به بنوانیم عناصر دلبخواه را بکلی طرد کنیم. طبقه بندی امری است که بنا به بعضی فایده و و مصلحتهای عملی صورت می گیرد.

ملی: بسیار خوب، ولی اگر قرار بود او دربارهٔ فرقی که خودش بین ذهن و ماده گذاشته بود چیزی بگوید، چه می گفت؟ آیا شکی و جود دارد که منظور خودش این بوده که چنین فرقی از نظر نظم طبیعت، اساسی است؟ و باز آیا شکی هست که آن فرق، با توجه به ایس امر، فرق بین انواع طبیعی از کار در می آید، نه فرقی که ما صرفاً از طریق زبان تحمیل

كرده باشيم?

ایرز: یقیناً او می پذیرفت که اگر ثنویت صحیح باشد، فرق بین ماده و ذهن، فرق بین انواع خواهد بود. انواع مورد اعتراض او، انواع ارسطویی است که همه مادی است. در فلسفهٔ ارسطو، هیچ چیزی عیناً مانند جوهر غیرمادی دکارت و جود ندارد.

مگی: فرق جسم و ذهن، مسألهٔ مهم دیگری را هم پیش می آورد. اگر لاك فكر می كند كه طبیعت درونی همر جسم مادی ـ از جمله جسم خود ما ـ در پردهٔ اسرار پنهان است و ذهن هم به همین وجه آمیخته به راز است، پس نظرش دربارهٔ هویت شخصی چیست؟

أيرز: بحث دربارهٔ هويت شخصي، يكي از بديعترين و خواندني ترين بخشهای تحقیق [دربارهٔ فهم انسانی] است. لاك در این خصوص با دكارت همعقیده بود که من میدانم که چیزی هستم که فکر مسیکنم، ولی در عین حال از طبیعت خودم بی اطلاعم چون نمی دانم که چیزی برای اینکه بتو اند فكر كند، چه طبيعتي بايد داشته باشد. پيروان دكارت معتقد بو دند كه اينكه نظرشان هویت شخصی را تبیین می کند، دلیل بسیار محکمی در تأیید آن است، و می گفتند که حتی در زندگی [دنیدوی]، هـویت شخص را جسم نمی تواند تعیین کند زیرا ماده پیوسته در تبدل و دگر گونی است. پس تعیین کنندهٔ هویت بناچار نفس است. همان نفس پس از مرگ هم می تواند بههستی ادامه بدهد. استدلال پیروان دکارت ایسن بود که چون نفس غیر مادی و بدون ابعاد است، پس لازم می آید ک. ماهیتاً فناناپذیـر باشد. بنا بر این، در روز رستاخیز، هویت شخصی ملازم با نفس خبواهد بود. اما لاك ملاحظهٔ دیگری را مبدأ قرارداد، بهاین معنا كـه گفت جاودانكی يا بقا ممکن نیست جز بقای شخصی باشد. غرض از بقا، بهزبان ساده، چیزی غیر از کیفر و پاداش نیست. بنا بر این، به نظر لاك، کیفر فایده ای نخواهد داشت مگر اینکه چیزی که در آخرت مورد عقوبت واقع میشود، از اعمالی که در زندگی دنیوی انجام دادهاست آگاه باشد.

متمی: چون در غیر ایسن صورت مثل ایسن خواهد بسود که شخص دیگری مجازات شود.

ایرز: درست است. فرض کنید و جود چیزی به نمام نفس جاوید و

غیرمادی را پذیرفتیم؛ و باز فرض کنید پذیرفتیم که آنچه کیفر می بیند، نفس است. اگر نفس آنچه را در این دنیا اتفاق افتاده بیاد نیاورد، جاوید بودنش حاصلی نخواهد داشت. بنا بر این، به نظر لاك، آنچه براستی اهمیت دارد، آن نفس فرضی غیرمادی نیست؛ آگاهی مهم است و وحدت آگاهی، صرف نظر از اینکه اساس طبیعتش چه باشد.

معى: و همچنين مداومت يا ناگسستگى آگاهي.

ایرز: درست است، و مداومت آگاهسی، یعنسی آگاهسی فسرد از گذشته اش بدیهسی است در حیات دنیوی هم آنچه اهمیت دارد ایس است که شخص بداند کسی که در آخسرت مجازات مسیشود خسود او خواهد بود.

هگی: پس، به نظر لاك، كليد هويت شخصی، حافظه است. آنچه بيش از هر چيز مرا اين شخصی می كند كه هستم، آگاهی من است از سرگذشت خودم و آنچه بر من گذشته.

ایرز: بله. لاك منكر این نیست و شكی در این خصوص ندارد كه اساس حافظه باید قسمی جوهر باشد. فقط میخواهد بگوید كه ما نمی دانیم این اساس چیست. هدفش از استدلالی كه می كند در حقیقت به حساب گرفتن امكان بقا یا جاودانگی است بدون اینكه بخواهد از عقاید ضد جزمی گذشته اش دست بكشد یا حرف پیروان د كارت را بپذیرد كه می گفتند ما از این نفس غیر مادی شناخت داریم. اما نظریهٔ لاك به ایس جهت حتی تا امروز اینقدر مهم و جالب توجه بوده است كه اندیشهٔ جدید اروپایی را متوجه ایس معنا كرده كه ایس «خود» [یا «من»] نوعیی سیلان متصل خود آگاهی است، ولو وقفه ای در آن پیش بیاید. این تصور در آن زمان خود آگاهی است، ولو وقفه ای در آن پیش بیاید. این تصور در آن زمان موجب سرگشتگی سنت پیشگان شد ولی تا امروز یكی از عناصر قوی در شیوهٔ تفكر ما دربارهٔ خودمان بوده است.

مگی: در مقدمهٔ بحث اشاره کردم که فلسفهٔ سیاسی لاك، چه در حیات او و چه از آن زمان تا امروز، همیشه دارای نفوذ عظیم بوده و در این مدت هیچ گاه تأثیرش از بین نرفته است. بنا بر ایسن، میل دارم پیش از اینکه بحث لاك را پشت سر بگذاریم و به بار کلی بپردازیسم، چیزی هسم در این باره بگوییم. بفرمایید که بین فلسفهٔ سیاسی لاك و بدنهٔ اصلی فلسفهٔ او

چه وجوه اشتراکی وجود دارد.

ایرز: فکر جالب توجه لاك این است که اخلاق (که به نظر او سیاست را هم در بر می گیرد) علمی است پیشین [یا مستقل از تجربه]<sup>۱</sup>. مگی: فکر می کنم بهتر است توضیح بدهید که مقصود از ایس گفته جیست.

ایرن : مقصود این است که، مثل هندسه، علمسی است که می شود بدون رجوع به تجربه آن را دنبال کسرد. لاك بیانسی را که در خصوص هندسه داشته به همهٔ این قبیل علوم تسری داده است. مفاهیم اساسی ایسن علوم ر! می شود بدون شرط مطابقت آن مفاهیم با واقع، بآسانسی ساخت. در علوم طبیعی اینطور نیست. لاك مفهوم مسوجودی نیمه اسب و نیمه انسان یا مفهوم اسب شاخدار را عمیهٔ نادرست و نساروا می داند بسرای اینکه چنین چیزی وجود خارجسی ندارد. ولسی هیچ مانعی ندارد که مسالینکه چنین جیزی وجود خارجسی ندارد. ولسی هیچ مانعی ندارد که مسالین مفهومی از فلان شکل هندسی نزد خودمان ایجاد کنیم و دربساره اش به مهین وجه، جایز است که تصوری از فلان عمل یا فلان نظام سیاسی نسزد همین وجه، جایز است که تصوری از فلان عمل یا فلان نظام سیاسی نسزد خودمان بوجود بیاوریم و بر حسب موازین عقلی دربساره اش به ارزیابسی بپردازیم ولو هرگز چنین عملی صورت نگرفته باشد و هیچ کشوری عیناً به این طرز اداره نشده باشد. این تمثیل لاك را به این فکسر انداخت کمه ایجاد یك نظریهٔ اخلاقی شبه هندسی، شدنی است.

محمى: نظريــهٔ لاك چــه صورتــى بـهخــود مــى گيرد؟ مثلاً اصــول متعارفهاش چيست؟

ایرز: متأسفانه اصول اولیهٔ نظریهاش نسبتاً کهنه و قدیمی است. لاك معتقد بود که بدون قانون هیچ تکلیفی وجود ندارد و بدون مقننی که هم حق و هم قدرت مجازات قانونشکنان را داشته باشد، قانون وجود ندارد. این کار را در مورد قوانین موضوعهٔ بشری، فرمانروا یا حکومتی انجام می دهد که مشروعیت داشته باشد، و در مورد قواعد اخلاقی یا قانون «طبیعی»، خداوند. وارد نارساییهای منطقی ایسن قسم بیان دربارهٔ مسألهٔ

<sup>1.</sup> a priori science

تکلیف نمی شوم چون مشهور است. (ماحصل قضیه ایس است که هیچ قانونگذاری، حتی خداوند، نمی تواند بهموجب فرمان بهخودش حق قانونگذاری بدهد؛ بنا بر این، دست کم یك تکلیف و جود دارد، یعنی تکلیف اطاعت از مشیت خداوند، که مستقل از ارادهٔ مقنن است). ولی فکری که در همین چارچوب کهنه و متروك و در ضمن تحلیل حقوق و تسكلیف حکومت و مردم به نحو نسبتا قانم کننده پرورانده شده این است که بعضی اصول اخلاقی و سیاسی به بداهت عقلی روشن است. مثال ایسن امر که از ابداعات لاك نیست ولی بسیار شهرت دارد، اساس پیشین [یا مستقل از تجربهٔ] نهاد مالکیت است. حتی مستقل از هر گونه قانون بشری و مقدم بر آن، همهٔ ما دارای حق طبیعی برخورداری از ثمرهٔ کار و زحمتمانیم، تا برآن، همهٔ ما دارای حق طبیعی برخورداری از ثمرهٔ کار و زحمتمانیم، تا برای خوردن بکنم و کسی را هم محروم نکنم، اخلاقاً حقی نسبت به آن برای خوردن بکنم و کسی را هم محروم نکنم، اخلاقاً حقی نسبت به آن میوه دارم و اگر کسی میوه را از دست من بگیرد، حاصل کار مسرا دزدیده میوه دارم و اگر کسی میوه را از دست من بگیرد، حاصل کار مسرا دزدیده است. این نمونهٔ اصولی است که لاك بدیهی و قابل مقایسه با قضایسای هندسه می دانست.

مگی: آنچه در فلسفهٔ سیاسی لاك بیش از هر چیز مورد ستایش مسن است، ندای بلندی است که در دعوت به تساهل و بردباری در آن به گوش می رسد. لااقل شالودهٔ یکی از دلایل او به طرفداری از بردباری، شناخت شناسی [یا بحث او دربارهٔ چگونگی اکتساب معرفت] است. جایی در ضمن تشریح این دلیل، لاك این چند جملهٔ شاهوار را می نویسد که: «کجاست آن انسانی که برای اثبات صدق هر آنچه بدان قائل است یه اثبات کذب هر آنچه مردود می شمارد دلایل بی چون و چرا و تردیدناپذیسر داشته باشد یه براستی بتواند بگوید که تا بن جملگی عقاید خویشتن و دیگران تعمق کرده است؟ در حالت شتابناکی که بسرمی بریم و باید در آن به چشمان نابینا دست به عمل بزنیم، ضرورت اعتقاد پیدا کردن بدون علم داشتن و گاهی حتی معتقد شدن بر پایهٔ ادلهٔ ناچیز، باید مها را بیش از آنکه دیگران را در حتی معتقد شدن بر پایهٔ ادلهٔ ناچیز، باید مها را بیش از آنکه دیگران را در تنگنا بگذاریم، مشغول و مراقب آگاه ساختن خودمان بکند.»

ایرز: بین شناخت شناسی لاك و نظریاتش، خصوصاً در بارهٔ تساهل مذهبی، رابطهٔ مهمی وجود دارد. او در این باره کمه چگونمه برای انسان

شناخت حاصل مس شود، فرد را اصل قرارمس دهد و معتقد است که کسی نمی تواند شناختی را که خود من باید بدست بیاورم به جای من کسب کند. برای اینکه کسی بتواند شناخت داشته باشد (نه صرفاً عقاید تقلیدی)، باید خودش در امور تعمق کند. برای بسیاری مقاصد علمی، همان عقاید دست دوم کافی است و مجالی هم برای بیشتر از آن نیست. ولی لاك معتقد بود که در مورد مسائل براستی مهم زندگی – یعنی مسائل اخلاقی و مذهبی – مردم باید وقت صرف کنند و باید به آنها مجال داده شود که تبا حد امکان شخصاً در امور بیندیشند. اگر کسی حاضر به قبول این نظر باشد و همچنین شخصاً در امور بیندیشند. اگر کسی حاضر به قبول این نظر باشد و همچنین بیذیرد که درست پسی بسردن به چنین امسور چقدر دشوار است، البته کلید بیذیرد که درست پسی بسردن به چنین امسور چقدر دشوار است، البته کلید بید جدامعهٔ متساهل و بر دبار را – دست کم در بعضی زمینه ها – بسست آورده است.

میمی: خطری که ما را تهدید می کند این است که اینگونه بردباری را امر مسلمی می گیریم که در آن جای حرف نیست. ولی خود اینکه در موقعیتی هستیم که می توانیم چنین کنیم، حاکسی از دینمان به لاك است. چنین چیزی در عصر او به هیچ وجه مسلم محسوب نمی شد، کمااینکه امروز هم در بیشتر جاهای دنیا مسلم شمرده نمی شود.

پیش از اینکه بحث لاك را پشت سر بگذاریسم، ممكن است خواهش کنم خدمات پایدار او را به فلسفه به طور کلی مورد ارزیابی قرار بدهید؟ یا اگر این سؤال زیادی کلی است، بفرمایید که، به نظر شما، مهمترین خدمت او چه بوده است؟

ایرز: عرض کنم، همانطور که خودتان در ابتدا اشاره کردید، لاك چارچوبی بوجود آورد که از لحاظ تاریخی بسیار اهمیت داشت و مسردم توانستند در آن چارچوب معنای علم جدید، بخصوص علم نیوتن، را بفهمند و بدانند که چگونه به این دنیایی نگاه کنند کمه همه قبول داریم خیلی چیزها در آن هست که از فهم ما بیرون است. ما امروز ماهیت نظری علم را قبول کرده ایم. لاك تأثیر دیگری هم بر جا گذاشت که شاید آنچنان عمدی در آن نداشت. بعضی از استدلالهایش ـ مثلاً این ادعای مؤکدش که شناختی که ما از طریق حواس کسب مسی کنیم براستی شناخت نیروی تأثیر گذاشتن چیزها در ماست ـ حربه به دست فلاسفهای از قبیل بارکلی

داد که نظرشان نسبت بهجهان بسیار با او متفاوت بود. اینگونه فلاسفه توانستند از امتیازاتی که بهمعنویان [یا ایدهآلیستها] و شکاکان افراطی میدادند یعنی پیروان فلسفههایی یکسره غیر از فلسفهٔ لاك بهاین وسیله بهرهبرداری کنند. یکی از دلایل اینکه مین فکر می کنم لاك هنوز بسیاری چیزها می تواند بهما یاد بدهد همین است که او آخرین فیلسوف اهل اصالت واقع پیش از شروع گرایشهای جدید بهفلسفهٔ اصالت معنا [یا ایدهآلیسم] ست. (عقیدهٔ خود من این است که در فلسفهٔ اصالت معنا [یا ایدهآلیسم] عیب اساسی وجود دارد). برای ما بسیار ارزش دارد که برگردیم بهلاك بهعنوان یکی از فلاسفهٔ ماقبل ایدهآلیستی اهل اصالت واقع، هم برای اینکه تحلیل کنیم و ببینیم چه عیبی و بهچه جهت پیش آمد، و هم برای اینکه نزاموش شده را دو باره به یاد بیاوریم، نکاتی که به علت استیلای طولانی فلاسفهٔ ضداصالت واقع از خاطرمان محو شده است.

میکی شاید من به علت آینکه متخصص لاك نیستم، اجازه داشته باشم چشم انداز عمومی تری نسبت به او ارائه بدهم. لاك پدر و بنیاد گذار فلسفه تجربی جدید دانسته می شود و بخصوص مؤسس سنت اصلی در فلسفهٔ جدید دنیای انگلیسی زبان. در سراسر قسرن هجده م او در انسدیشهٔ فرانسویها بالاترین نفوذ را داشت. ولتر بیشتر عمرش را وقف ترویج افكار لاك و نیوتن کرد. در دایرهٔ المعادف فلسفه انسوشته شده که: «ولتر و منتسکیو و نیوتن کرد. در دایرهٔ المعارف در فسرانسه، بنیادی از لحاظ فلسفی و سیاسی و اصحاب دایسرة المعارف در فسرانسه، بنیادی از لحاظ فلسفی و سیاسی و تربیتی و اخلاقی در لاك یافتند که به ایشان امکان داد اندیشه هایی را که به انقلاب کبیر فرانسه انجامید پیشنهاد و تبلیغ کنند. در امریکا، نفوذ او در جاناثان ادواردز و همیلتن و جفسسن اثسر قاطع داشت.» به نظر من،

۲. Jonathan Edwards (۱۷۵۳-۵۸). مصلح مذهبی و متکلم امریکایی. (مترجم)

<sup>1.</sup> The Encyclopaedia of Philosophy.

۳. Alexander Hamilton (۴ م۱۸۵–۱۷۵۵). حقوقدان و سیاستمدار و انقلابی امریکایی، از باران نزدیك جرج واشینگتن و یکی از بنیادگذاران ایالات متحد امریکا. (مترجم)

۴. Thomas Jefferson (۹۲۴–۱۸۲۶). یکی از بزرگترین بانیان دولت امریکا و سومین رئیس جمهوری آن کشور. (مترجم)

تا کنون هیچ فیلسوفی بمه تناسب شایستگیی کمه داشتم، نفوذش بیشتر از لاك نبوده است. از این گذشته، آثار لاك هنوز یکی از بخشهای اصلی برنامهٔ درسی فلسفه است و به دلیل اهمیتش از نظر سیاسی، مورخان هنوز وسیعآ در آن مطالعه می کنند.

خموب، حالا بسرويم سر باركلي. رفتن از لاك بهباركلي از جهتي آسان است چون شهرت بارکلی بیشتر بهدلیل رد کردن چیزی است که لاک قبول کرده، یعنی عقیده به و جود جوهر مادی. بنا بر این، یکی از کارهایی که بارکلی میکند، ابراز واکنش در برابر لاک است. حرف اساسی او از حیث منطقی ـ که بسیار هـم عمیق است ـ این است که هیچ چیز در تجربیات ما بهما اجازه نمی دهد وجود چیزی را استنتاج کنیم که در تجربه نیست. البته اگر او طرف سؤال قرارمی گرفت، با دکارت موافقت مسی کرد که من از طریق مستقیمترین و بسیواسطه ترین تجربه، میدانم که به عنوان موجودی خودآگاه و جود دارم و همچنین میدانم که محتویات خودآگاهیم [یا آگاهیهایم] هر آن چیزی است که هست. منتها بارکلی می گفت که ما هرگنز حنق ننداریسم بسر این اساس، وجنود اشیاء مسادی دست نیافتنی و تجربه نشدنی و ناگنجیدنی در قالب مفاهیم را در جهان خارج مدعی شویم که علت حصول بعضی از این تجربهها برای ماست؛ و حتی نمی دانیم و قتی چنین ادعاهایی ملی کنیم، اصولاً حرفمان چیست. تنها چیزی که همیشه مى توانيم بدانيم ايـن است كه تجربه هايي هست و فاعلى [يا شناسندهاي] که تجربه برای او حاصل میشود.

ایسرز: آنطور که شما تعبیر می کنید، بارکلی شکاک جلوه می کند، در حالی که او بشدت ادعا داشت که فلسفه اش ضد شکاکیت است و خودش به به به به در آنچه حواس ما به ما می دهند شک می کرد و نه در اینکه چیزی در خارج هست که منشأ حسیات است. تنها ادعایی که می کرد این بلود که این چیزی که خارج از ماست مادی نیست، ماده نیست، و می خواست بگوید که بنیادی ترین و جوهری ترین چیزها در دنیا و تنها فاعل یا علت حقیقی، روح است: روح نامتناهی و روحهای متناهی میخلوق.

متحی: و آنطور هم که شما تعبیر میکنید، بنظر میرسد که هدف

اصلی بارکلی نه انکار چیزی، بلکه اذعان به چیزی بوده، یعنی قائل شدن به اینکه هستی «حقیقی» ـ کل این هستی ـ روحانی است.

ايسرز: جهان محسوس بخشي از هستني است، منتها سهمني بسيار فرعی و تبعی به آن اختصاص داده شده است. و جـود دارد ـ بارکلی حتـی می گوید حقیقت دارد ـ ولی موجودی درجه دوم و وابسته بهذهن و لخت و بسی اثر و بدون جوهریت است. انگیزهٔ اساسی بارکلی، انگیزهای کلامی است. فکر می کرد حکمایی از قبیل لاک و دکارت جهان مادی را به قسمی خدا تبدیل کرده اند و ماده را با وجود اینکه در اصل آفریدهٔ خداوند بوده، چیزی دارای وجود مستقل و طبیعت خیاص خودش معرفی کرده اند و عالم مادی به نظرشان مثل ساعت عظیمی است که حتی اگر خداوند برای استراحت به سفر هم می رفت، همچنان به تیک تیک ادامه مي داد. چنين چيزي، به عقيدهٔ باركلي، تقريباً مساوي با الحاد و رقيب تراشي بسرای ذات باری بسود. پیش از او همم خیلی از فلاسفه قویاً احساس کرده بودنىد كه اعتقاد بمااصالت ماده يا مسلك مادى، سرچشمه الحاد و خدانشناسی است و بدهرکس که برای ماده مقامسی برابر با روح قائل بود، می تاختند. در انگلستان، گروهی به نام افلاطونیان کیمبریج برای دفع خطر مسلک مادی این طور استدلال کرده بو دند که و جود، زنجیره یا نردبانی است که روح در آن روی پلهٔ وجودی بالاتری از ماده قراردارد. بارکلی شاید اول کسی بود که به فکر افتاد وضع ماده را معکوس کند، به این وسیله که بگوید عالم محسوس بنا بهطبیعتی که دارد وابسته به ذهن است. لاک تمیز گذاشته بود بین جهان آنگونه که بهما مینماید و آنطور که در ذات خودش هست؛ باركلي از اين تماير استفاده كرد و جهان را آنطرور كه ذاتاً هست برید و دور انداخت و نقط جهان را آنگونه که بهما مینماید باقی گذاشت. علت مستقیم این جهانِ «در ذهن ما»، خداست. بار کلی ادعا داشت که وجود هیچ چیزی را که نیزد مردم عادی به حساب می آید يا اهميت دارد، منكر نيست؛ فقط تعبير انجرافي فلاسفه را دور مي اندازد. معى : من ته دل احساس مى كنم كه ممكن است حق با بار كلى باشد.

<sup>1.</sup> theological

دست کم اینطور به نظرم می رسد که آنچه او می گویــد با نحوه ای که اکثر مردم فكـر ميكنند و حـرف ميزنند، و فق ميدهد. اگـر بهيك آدم عادي بگویید: «از کجا می دانی که این دستکش و جود دارد؟» به شما خواهد گفت: «برای اینکه اینجاست، در دست من است، نگاهش میکنم، میتوانم دستم کنم، چرمش را بو کنم، رنگش را ببینم ـ بفرمایید، خودتان دست بزنید.» به عبارت دیگر، دستکش را سر جمع ویژگیهای مشهودش می داند. دستکش را ذاتمی «فی نفسه» تصور نمی کند به عنوان موضوعی ا ناشناختنی و ناگنجیدنی در قالب مفاهیم که حامل آن ویژگیهاست. من مطمئنم چنین فكرى هر گز به خاطر اغلب مردم نرسيده و، حدس مي زنم، فهمش براي آنها فوق العاده دشــوار باشد. چنین فکــری عمدتاً فقط بــرای فلاسفه پیش می آید و کسانی که آثار فلاسفه را مطالعه می کنند. بنا بر این، وقتی بارکلی مدعی میشود که نظرش با شعور عادی وفق میدهد، باید تصدیق کنم که حقیقت را می گوید، هـر چند البته مقصودم این نیست که نظرش درست است. فرض کنید خـود شما به کسی بگویید: «از کجا میدانی ایـن دستکش و جسود دارد؟» آیما تصور نمی کنید پس از اینکه آنچه را در دستکش قابسل مشاهده است یکی یکی شمرد، در بیشتر موادد نمی داند چه چیز دیگری ممکن است دربادهاش بگوید؟ و آیا تصور نمی کنید که، به نظر او، دستکش یعنی همان چیزها [ی مشهود]؟ نکتهٔ اصلی منظور نظر بارکلی هم همین است كه دستكش حقيقتاً يعنى آن چيزها.

ایسرن: فیصله دادن دعوا در بارهٔ اینکه شخص عادی در اینگونه موارد چه فکر می کند، همیشه قدری دشوار است و یکی از دلایلش دست کم این است که نظریات فنی در بارهٔ جهان، بتدریج و گاهی حتی بسرعت و ارد نحوهٔ تفکر و سخن گفتن ما می شود و جا می افتد. مثلاً امروز این جزئی از نظر هر شخص عادی در بارهٔ تفکیر شده که ما با مغزمان فکیر می کنیم. ولی همیشه این طور نبوده است. به نظر من، بسیار بعید است که هرگز هیچ انسان باشعوری به استثنای فلاسفه خیال کرده باشد که چیزی، مثل یک دستکش یا یک تکه طلا، منحصر به همان کیفیات محسوس است. حتی به نظر نامتمدن ترین کسانی که با طلا سر و کار دارند، یک تکه طلا

<sup>1.</sup> substratum

علاوه بسر کیفیات محسوس، دارای بعضی نیروها و «طبیعت» مخصوص است. شاید این یکی از موفقیتهای فلسفه بوده که مردم فرض کنند باید علت واحدی ـ یعنـی «جوهـر» یا «مـوضوع» ناشناختهای ـ بـرای همهٔ کیفیات و نیروهای چیزی مثل طلا و جود داشته باشد. اما همانطور که دیدیم، عقیدهٔ لاک که چندان دور از عقل هم نبود، حکایت از آن داشت که وقتی طلا را جوهسری مستقل تصور میکنیم، خسود اینهم باز فرضی است كه طبيعتاً و معمولاً به آن قائل مي شويم. لاك معتقد بود كه پيشرفت فلسفه نسبت به «شعور عادی» هنگامی بدست آمد که به فرضیه ای مشخص، ولو نهایتاً ناکافی، قائل شدیم در خصوص اینکه «جوهــر» این قبیل چیزها چیست، و وقتسی گفتیم که مادهٔ صلب و سختسی است با ساخت مکانیکی. اما این فرضیهٔ مکانیکی یقیناً با «شعور عادی» تعارض داشت چون می گفت رنگ و بو و غیره خاصیتهای ذاتی اشیاء نیستند و حربه بهدست بارکلی داد. باركلي به تميز بين كيفيات اوليه و ثانويه اعتراض داشت، و اين اعتراض محور استدلال او بسود که می گفت همر صفتی در شیء ـ و نه فقط رنگ و بو ـ وابسته به حس و قائم به ذهن است. این نتیجه گیری کلی، به نظر من، بههیچ وجه با «شعور عادی» منطبق نیست، ولی این البته بهمعنای آن نیست که استدلال بارکلی از لحاظ فلسفی فاقد قوت و قدرت است.

ملی: اگر بارکلی معتقد است که چیزی بسه اسم مادهٔ مستقل و جسود ندارد، پس چطور میخواهد موفقیت علم را (ک عمیقاً به آن علاقه دارد) تبیین کند؟ از آن بالاتر اینکه اگر مادهای در کار نیست، چگونه اصولاً ممکن است علم و جود داشته باشد؟

ایرز: اتفاقاً بازکلی فکر می کسرد که حتی بهتر از لاك از عهدهٔ بیان علت این امسر بر می آید. لاك تا آخر نگران این بود که حتی بهترین علمی که در دست است، سرانجام باز می رسد به همان و اقعیتهای خام از قبیل قانون نسبت عکس مجذور فاصله، در حالی که بارکلی معتقد بود که هر قانونی، بنا به طبیعتی که دارد، صرفاً یکی از واقعیات خام است و چیزی نیست جز توالی و ترتیبی که خدا مطابق آن به وسیلهٔ تصورات در ما تأثیر می گذارد. خداوند از بسرقرار کسردن این تدوالی منظم در تصورات می مقصود خاصی داشته که بارکلی آن را به قیاس با زبیان تبیین می کند،

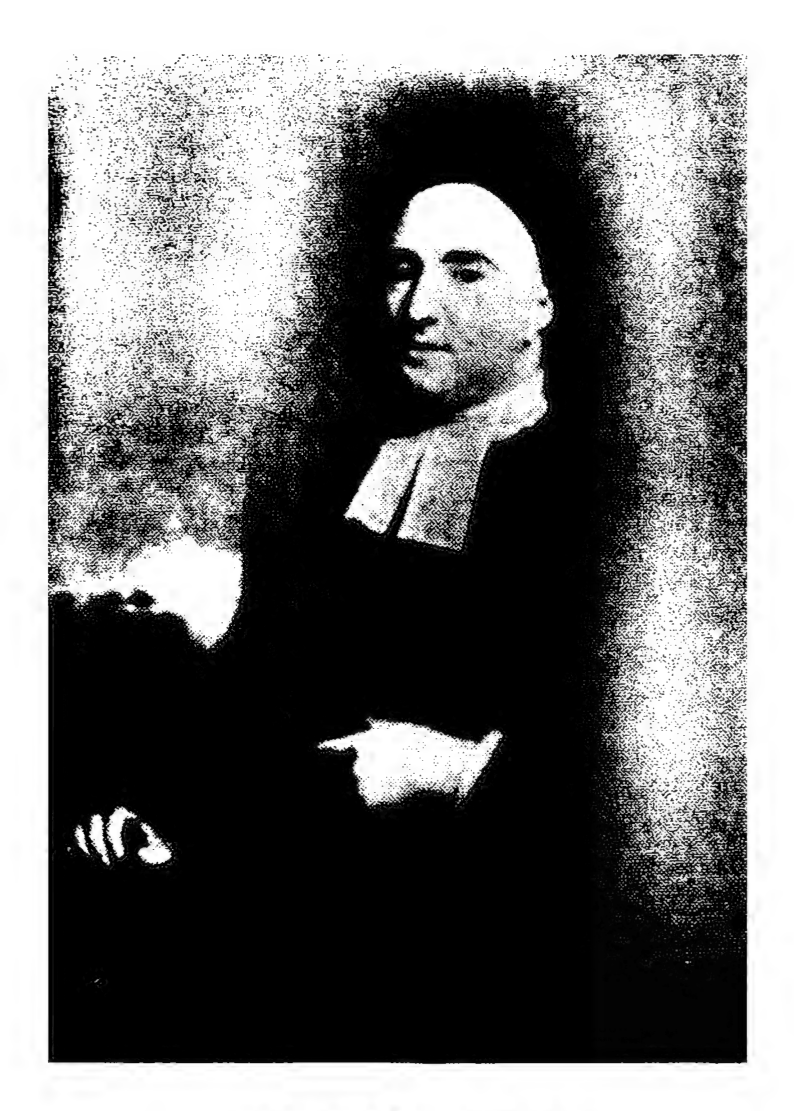
خداوند، باصطلاح، میخواهد ما را از آنچه بناست روی بدهد با خبر کند، وقتی من به کمك حس بینایی آتش را می بینم، آگاه می شوم که اگر دستم را درازکنم، دستم خواهد سوخت. تصوراتی که خداوند در ما قرار می دهد بیفایده خواهد بود مگر آنکه بر طبق چنین ترتیبی منظم شده باشد، و چون این طور بوده است، در پی هم آمدن تصورات به ما اجازه می دهد که در کردار هدفی را دنبال کنیم و زندگی برطبق موازین اخلاقی امکان پذیر شود. محمد نا است این طور محمد نا ست این طور محمد نا سوزین اخترا محمد نا سوزین اخترا

معی ، پس نظر بار دلی را درباره دل هستی ممکن است این طور جمع بندی کرد: روح نامتناهی و ناکرانمندی وجود دارد که همان خداست؛ روحهای متناهی و کرانمندی هم وجود دارند که ما باشیم. خدا ما را آفریده و از طریق جهان خودش با ما در ارتباط است. خداست که همهٔ تجربههایی را که برای ما حاصل می شود به ما می دهد. بنا بر این، آنچه ما اسمش را جهان گذاشته ایم، در حقیقت به منزلهٔ زبان خداست، و نظمهای قابل فهم در جهان ـ یعنی قوانین علمی و معادلات ریاضی که با تجارب ما عجین شده ـ به مثابهٔ قواعد صرف و نحو آن زبان است، یعنی ساخت سخنانی عجین شده ـ به مثابهٔ قواعد صرف و نحو آن زبان است، یعنی ساخت سخنانی که خدا خطاب به اذهان انسانی ما می گوید.

ایرز: و بنا بر این، به هیچ و جه نیازی به فرض [وجود] ماده نیست چون کاری انجام نمی دهد.

مگی: ولی اگر، به این مفهوم، کل هستی به واقعیت، ذهنی است، بارکلی چگونه می خواهد این حقیقت را تبیین کند که من نمی توانم هرچه را می خواهم به حس ادراك کنم؟ اگر چشمهایم را ببندم و دوباره به از کنم، این میزی را که اینجاست می بینم و نمی توانم بخواهم که نبینم، ولو بمراتب ترجیح بدهم که چشمم به یك کاناپه بیفتد یه فضای خالی. اما اگر هر گونه ادراك حسی وابسته به ذهن است، چرا نباید چنین چیزی میسر باشد؟ لاك و دیگران اگر در برابر این سؤال قرارمی گرفتند، جواب می دادند: «برای اینکه میزی اینجا هست، مستقل از اینکه به ادراك دربیاید، و به نحوی در شما تأثیر می گذارد که ادراکش کنید.» اما بارکلی که نمی تواند چنین پاسخی بدهد، چگونه قضیه را تبیین می کند؟

ایرز: عرض کنم، جسم مادی، بهیك معنا، مستقل از اینکه ادراك شود و جود دارد ـ یعنی از جهت اینکه تصوری از میز در ذهن خداست



جرج بارکلی (۱۲۵۳ – ۱۶۸۵)

همراه با این نیت الاهی که بعضی تصورات «میز مانند» هر وقت شرایط مناسب بود (یا، به زبان ساده تر، هر وقت در جهت درست نگاه کردیم) در اذهان ما هم بوجود بیاید. پس علت وجبود «شیء و اقعی یا موجود» را باید هم با توجه به نظم حاکم بر تصوراتمان بیان کنیم و هم با توجه به آنچه به عنوان اساس آن نظم در ذهن خداست. بعضى از منتقدان عقيده داشته اند كه جهش از نظم تصورات ما به شالوده و اساس آن نظم در ذهن خدا، بارکلی را هم عیناً مانند پیروان اصالت واقسم، در برابر ایرادهای شکاکان آسیب پذیر می کند. اما، از نظر بارکلی، ذاتاً هیچ اشکالی ندارد که بر مبنای تصوراتمان، وجود علت خارجی آنها را نتیجه بگیریم. آنچه به نظر او اهمیت دارد بیان آن علت است به نحوی معقولتر از حرفهای (طبق ادعا) بی سر و ته و ضد و نقیض کسانی که می گویند آن علت خارجی، ماده است. مثلاً لاك تصديق داشت كمه اينكه در ادراك حسى ماده چگونه روى ذهن عمل مسى كند، بكلى نزد ما غيرقابل فهم است. اما باركلي معتقد است كمه اساساً از اين مسأله اجتناب كرده است و عمل خداوند كاملاً قابل فهم است و در واقسع تنها علیت قابل فهم، فعالیت روح است، خواه این روح، ما باشيم، خواه خداوند.

مگی: من گمان می کنم بیش از آنچه ما در اینجا جاوه می دهیم، می شود در طرفداری از بارکلی صحبت کرد. پافشاری بر اینکه آنچه شناخت ما به آن تعلق می گیرد فقط ممکن است همان چیزی باشد که در تجربه به ما داده می شود، مدتها پس از مسرگ بارکلی به صورت یکی از عقاید بیچون و چرا در علوم در آمد. ولی مطلب باز از این هم به راتب فرا تر می رود. کارل پوپر مقالهٔ معروفی دارد به نام «یادداشتی در بارهٔ بارکلی در مقام پیش کسوت ماخ و آینشتاین ۱» که در آن بیست و یك تز از فلسفهٔ بارکلی بیرون می آورد و نشان می دهد که فیزیکدانانی مانند آینشتاین به همین تزها قائل بوده اند. صرف نظر از هر مطلبی راجع به ایمان به خدا، اندیشهٔ بارکلی عمق خاصی دارد و بسیار از زمان خودش جلوتر است.

<sup>1.</sup> Karl Popper, "A Note on Berkeley as Precursor of Mach and Einstein."

غیرمستقیم) برگردد به تجربهای که ما از آن قسم چیز حاصل می کنیم، نه تنها استدلالی بسیار قوی است، بلکه در دیگران هم تأثیر عمیق داشته است. البته استدلال لاك هم، به يك معنا، همين بود؛ اما در مورد او مستلزم این نبود که چیزی خارج از ما نباشد که تجربهٔ ما نتواند حق آن را ادا کند. بارکلی فقط میخواست آن هستی یـا واقعیت مستقل و اسرارآمیز را قلم بگیرد. او هم فیلسوفی جزمی است، منتها بـهنحوی غیر از دکارت. عالم طبیعت بدلحاظ آنچه، بنا بدتعبیر او، از آن حذف شده شگفت انگیز است. عالمی است کاملاً در سطح، اما بههمین دلیل، جای اسرار آمیزی نیست. لاك میخواست، برعكس، تأكید كند كـ بـدست آوردن طبیعت اشیاء آسان نیست، و در واقع میخواست این امکان را بـهما بنمایاند کـه، بهرغم سخت ترین تلاشهایمان، باز هم اشیاء احتمال دارد چیزهایی سر در نیاوردنی از کار در آیند. البته درست است کمه بخش بزرگی از فلسفهٔ علم در قرن بیستم بـ معنای اعـم از مشرب بـار کلی تبعیت می کند و گرایشی دارد کسه نظریههای علمی را بسرگرداند بسهنتایجی کسه در عمل و از لحاظ تجربی از آنها بدست می آید. ولسی ایدن طور نیست که همهٔ دانشمندان چنین تعبیری از کارشان داشته باشند. آینشتاین در اوقیات مختلف، افکار مختلف داشت و از چندی قبل، فلاسفهٔ علم هم بیش از پیش و بهطور مؤثر به اصالت و اقع متمایل می شده اند.

متحی : متأسفم که بداید این بحث را خداتمه بدهیم. ممکن است خواهش کنم همانطور که در مورد لاك این کار را کردید، بدار کلی را هم رویهمرفته جمع بندی کنید؟

ایرز: عرض کنم، بارکلی هم، فیلسوف بسیار مهمی است، گرچه در بعضی محافل بهخامی و سادگی شهرت دارد، ولی در واقسع بسیار مبتکر و هوشمند است و افکارش را روشن و واضح بیان می کند و نیز از لحاظ نحوهٔ ارائهٔ نظریاتش بسیار امروزی و متجدد است. انگیزه هایی که از جهت اثبات و جود خدا داشته، بدون شك امروزه دیگر کهنه شده است. اما دستگاهی که بوجود آورده، از طرفی، تا بحال همیشه توان پیروان اصالت و اقسع را در بوته آزمایش گذاشته و، از طرف دیگر، سرچشمهٔ دائمی افکار تازه برای انواع و اقسام مخالفان اصالت و اقع بوده است.



هيوم

گفت و گو با جان پاسمور

## مقدمه

متحی : کسی که اکثر آ او را بزرگترین فیلسوفی میدانند کـه آثارش را بهزبان انگلیسی نـوشته، مـردی است بـهنام دیـویـد هیوم کـه اصلاً اسکاتلندی بود نـه انگلیسی و در ۱۷۱۱ در ادینبورو بـهدنیا آمد. هیـوم بعضی از بهترین آثارش را هنگامی نوشت که هنوز بسیار جوان بسود. در حدود هجده سالگی نوعی مکاشفهٔ عقلی برایش دست داد و هشت سال بعد را صرف نوشتن کتابی پرحجم و انقلابسی بهنام دساله دربازهٔ طبیعت انسانی ا كردكه با اقبال ناچيز و درك حتى ناچيزتر روبرو شد و، به گفتهٔ خـودش، «مرده از چاپخانه متولد شد». بنا بر این، در سنین بین سی و چهــل، هیوم در صدد بر آمد دوباره آن را بهصورتی مردم پسندتر بنویسد. نتیجهٔ این کار، دو مجلد کوچکتر بود: یکی تحقیق دربارهٔ فهم انسانی و دیگری تحقیق در مبادی اخلاق ا اما اقبال عمومی به این دو کتاب هم بهتر از کتاب اصلی نبود و هیوم بظاهر به فلسفه پشت کرد. در سنین بین چهل و پنجاه، کتابسی در زمینهٔ تاریخ بریتانیا نوشت که تا یکصد سال بعد همچنان مقبول و مورد استناد بود و بداین جهت هنوز در کتب مرجع گاهـی او را مورخ معـرفی می کنند. هیوم در زمان حیات همچنین به عنوان اقتصاددان شهرتسی به همم رساند و نظریاتش راجع به پول حتی اخیراً دو باره جلب تـوجه کـردهاست. از این گذشته، در امور دولتی هم بیکار نبود. در جنگ جانشینی اتسریش ا

<sup>1.</sup> David Hume, A Treatise of Human Nature.

<sup>2.</sup> David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding.

<sup>3.</sup> David Hume, An Enquiry Concerning the Principles of Morals. «نسام جنگی بیسن «نسام جنگی بیسن «نسام جنگی بیسن اتریش و پشتیبانانش، انگلستان و هلند، از یك طرف، و پروس و فسرانسه و ح

در دو لشکرکشی به عنوان افسر ستاد خدمت کسرد و دو سال، در سنین متجاوز از پنجاه، دبیر سفارت بسریتانیا در پساریس و بعمد معاون وزارت خارجه بود.

هیوم در بسیاری محافل مختلف آمد و رفت داشت و همه جا به علت خوش طینتی و نبوغش محبوب بود. چنان استعداد کمیابسی بسرای دوستی داشت که چیزی نمانده بود در امر محال جلب رفاقت فیلسوف فسرانسوی همعصرش، ژان ژاك روسو، موفق شود. روسو حتی زمانی قصد داشت به دلیل وجود هیوم، در انگلستان زندگی کند. در فرانسه، هیوم به دلیل وجود هیوم، در انگلستان زندگی کند. در فرانسه، هیوم به ادینبورو، از آن زمان تاکنون هنوز خیابانی که در آن زندگی می کرده، به اسم او «خیابان دیوید قدیس » خوانده می شود. با توجه به چنین لقبی، شاید این یکی از بازیهای روزگار بود که هیوم در آن ایام پنهانسی سرگرم فرشتن آخرین شاهکار فلسفی خود، یعنی نقدی عمیق و کوبنده بر دیس نوشتن آخرین شاهکار فلسفی خود، یعنی نقدی عمیق و کوبنده بر دیس طبیعی [یا فطری]، بسود که تسا پیش از مسرگش کسی از آن خبر نداشت. هیوم در ۱۷۷۶ درگذشت و کتابش، چند گفت و شنود دربارهٔ دین طبیعی، هیوم در ۱۷۷۶ درگذشت و کتابش، چند گفت و شنود دربارهٔ دین طبیعی،

هیوم شخصیتی بی اندازه جذاب و دلنشین دارد، ولی همچنین باید او را عاملی در شکوفندگی بزرگ حیات فکری و عقلی ادینبورو در قسرن هجدهم بدانیم که امروز از آن به نام «نهضت روشنگری در اسکاتلند» یاد می کنیم ـ نهضتی که بزرگترین فیلسوف و بزرگترین اقتصاددان و بزرگترین زندگینامه نویس انگلیسی زبان ـ یعنی بترتیب، دیوید هیوم و ادام اسمیث

اسپانیا از طرف دیگر، که پس از مسرگ (۱۷۴۵) امپراتسور شارل ششم بسر سر جانشینی دخترش ماری ترز درگرفت...» (دایرةالمعادف فارسی)

<sup>1.</sup> St. David's Street

<sup>2.</sup> David Hume, Dialogues Concerning Natural Religion.

۳. Adam Smith (م۱۷۲۳-۹ه). اقتصاددان نامدار اسکاتلندی و نـویسندهٔ کتاب تعقیق در ماهیت و علل ثروت ملل که از حیث شهرت و نفوذ جهانـی کمتر کتابی در این علم به پای آن رسیده و پایهٔ اقتصاد سیاسی و بازرگانی آزاد در آن گذاشته شده است. (مشرجم)

و جیمز بازول ۱ – را بوجود آورد. این سه تن همه یکدیگر را می شناختند. ادام اسمیث یکی از صمیمی ترین دوستان هیدوم و سخت تحت تأثیر او بود. بازول در نظر داشت زند گینامهٔ هیوم را بنویسد، اما افسوس که هر گزموفق به این کار نشد.

در حال حاضر، کتاب و نوشته دربارهٔ هیوم فراوان است و پروفسور جان پاسمور، استاد دانشگاه ملی استرالیا<sup>۱</sup>، و نویسندهٔ یکی از بهترین این کتابها، موسوم به مقاصد هیوم<sup>۱</sup>، برای بحث دربارهٔ آثار او با من در اینجا حضور دارد.

۱. James Boswell (۱۷۴۰-۸۵) معروف زندگی سموئل جانس که یکی از بزرگترین شاهکارهای زندگینامهنویسی در جهان است. (مترجم)

<sup>2.</sup> Australian National University

<sup>3.</sup> John Passmore, Hume's Intentions.

## بحث

هی : هیوم دو سه بار خلاصهای از فلسفهٔ خودش تهیه کرد و هر دفعه علیت را محور تأکید قرارداد، یعنی مسألهٔ اینکه وقتی می گوییم فلان وضع علت وضع دیگر است به وضع دیگری را ایجاد می کند، مقصودمان چیست. این مسأله بیش از آنکه افراد ناآشنا به فلسفه خیال می کنند مهم و جالب توجه است چون آنچه بظاهر سرتاسر دنیایسی را که می شناسیم به هم پیوند می دهد، رابطهٔ علت و معلول است. پیداست که هیوم آنچه را می خواسته در این باره بگوید شالودهٔ فلسفهٔ خودش تلقیی می کرده و در واقع حتی ته امروز همین بیش از هر چیز مایهٔ شهرتش بوده است.

ممكن است بفرماييد جان كلام او در اين بحث چه بوده؟

پاسمور: شاید اگر مثال ملموسی برزنیم بهتر به فهم مطلب کمک کند. پسرك کوچك و فوق العاده باهوشی را مجسم کنید که پدر و مادرش همیشه اسباب بازیهای نرم و پنبهای به او داده اند. هر وقت او هر کدام از این اسباب بازیها را از تختش روی زمین انداخته، اسباب بازی با صدای نرمی به زمین افتاده است. روزی دایی بچه یك توپ لاستیکی به او می دهد، بچه توپ را خوب از هر طرف وارسی می کند؛ بو می کند، مزه می کند، دست می زند و بعد می اندازد به زمین. اما با وجود همهٔ وارسیهای دقیقی که کرده، ممکن نیست بداند که توپ، بر خلاف تمام اسباب بازیهای دیگرش، وقتی به زمین خورد بلند می شود. این مثال، شاهد اولین نکتهٔ منظور نظر هیوم است. هیوم دائماً تکرار می کند که به صرف وارسی چیزی هرگز ممکن نیست بدانیم که چه آثار یا معلولهایسی می تواند ایجاد کند و

فقط در نتیجهٔ تجربه ممکن است پیامدهایش را تعیین کنیم.

حالا در نظر بگیرید که دایی بچه میواظب است و میخواهد ببیند خواهرزادهاش چطور با توپی که هدیه گرفته بازی می کند. وقتی می بیند توپ به توپ به زمین می افتد، انتظار بلند شدنش را دارد. اگر از او بپرسید توپ به چه علت بلند می شود، جواب خواهد داد: «خواهرزادهام توپ را به زمین انداخت.» یا اگر بخواهد سؤال می را به نحوی کلی تسر تعبیر کند، ممکن است بگوید: «هر توپ لاستیکی قدرت بلندشدن دارد»، یا شاید بگوید: «بین زمین خوردن توپ و بلندشدنش، رابطهای ضروری و جود دارد.» تو جه داشته باشید که حرف هیوم را من در دهن دایسی بچه گذاشته ام ولسی بیان آن در قالب اصطلاحات روزانه هیم آسان است. دایسی ممکن است بگوید خواهرزادهاش توپ را وا ۱۵ به بلند شدن کرد و یکسی از خصوصیات بر گردد. ولی این تغییر اصطلاح تأثیری در استدلال هیوم ندارد.

بعد هیوم سؤال عمیقی می کند و می پرسد دایسی چه تجربهای دارد که خواهر زاده اش ندارد؟ دایسی از بعضی مفاهیم کلی مثل «علت» و «قدرت» و «رابطه ضروری» استفاده می کند که اگر صرفاً مشتی الفاظ میان تهدی نباشد باید به نحوی دلالت بر تجربه بکند. آن تجربه در مصورد فعلی چیست؟ تجربهٔ دایسی از چه جهت با تجربهٔ خواهرزاده تفاوت می کند؟

تفاوت، بنا به استدلال هیوم، تنها در یك چیز است. دایسی، بر خلاف خواهرزاده، تو انسته در موارد بسیار متعدد مشاهده كند كه اول هر توپ لاستیكی به زمین می خورد و بعد بر می گردد و، تا آنجا كه او تجربه كرده، حتی یك مورد هم نبوده كه توپ به سطح سفتی بخورد و بر نگردد یا بر گردد بدون اینكه اول بیفتد یا پرتاب بشود. به اصطلاح هیوم، بین افتادن توپ و بلند شدنش «اقتران دائم ۱» و جود داشته.

تا اینجا حرفی نیست. بنظر میرسد بین تجربیات دایی و خواهرزاده تفاوتی پیدا کرده باشیم. ولی بعد هیوم سؤال دیگری می کند و میپرسد این تفاوت تجربه چگونه موجد مفاهیمی مثل «علت» و «قدرت» و «رابطهٔ

<sup>1.</sup> constant conjunction

ضروری» می شود؟ بدون شك، دایی بارها و بارها دیده است که توپی که می افتد بلند می شود، در حالی که خواهر زاده اش فقط یك بار دیده است که چنین اتفاقی می افتد. با اینهمه، دایی چیزی ندیده است که خواهر زاده اش ندیده باشد؛ منتها همان دو تجربهٔ پیاپی را بیشتر حاصل کرده است. دایی و خواهر زاده هردو مشاهده می کنند که توپی می افتد و بعد بلند می شود، همین و بس. اما دایسی معتقد است که بین افتادن و بلند شدن توپ، رابطه ای ضروری وجود دارد. این رابطهٔ ضروری یقینا چیزی نیست که او مشاهده کرده باشد. تجربه یا مشاهدهٔ او، جز اینکه به دفعات تکرار شده، عینا مانند تجربهٔ خواهر زاده اش بوده است. پس تصور این رابطهٔ ضروری یا پیوند علی اگر هر گز مستقیما مشهود نشده، از کجا می آید؟

پاسخ هیوم ایس است کسه مشاهدهٔ ترتیب و توالی یکسان رویدادها بهدفعات بیشمار، هیچچیز را که همان بار اول مشاهده نکردهباشیم ـ یعنی یك پیوند علی ـ نمایان نمی کند، ولی بسه نحو مخصوصی در کار کرد ذهن ما تأثیر می گذارد و در ما این عادت ۱۱ ایجاد هی کند کسه و قتی توپ لاستیکی به زمین خورد، منتظر بلند شدنش باشیم. اعتقاد بسه اینکه A علت B است یا بین A و B رابطه ای ضروری و جدود دارد یا A داداد هی کند کسه B اتفاق بیفتد، در واقع فقط به این معناست کسه ذهن ما طوری ساخته شده کسه چون به تجربه دیده ایسم کسه A همیشه با B اقتر آن داشتسه، و قتسی بسه چیزی از نوع A بر می خوریم انتظار داریم چیزی از نوع B بسه دنبالش بیاید و و قتی به چیزی از نوع B بر می خوریم فرض می کنیم کسه مسبوق به چیزی از نوع به خوری از رابطهٔ ضروری، ناشی از آگاهی ما به این عادت است. و لسی بعد اشتباها آن را به ضروری، ناشی از آگاهی ما به این عادت است. و لسی بعد اشتباها آن را به دنیای دور و برمان تعمیم می دهیم و بسه جای اینکه احساس کنیم به فلان دنیجه گیری رانده می شویم، بخطا خیال می کنیم که موفق به درك رابطه ای نتیجه گیری رانده می شویم، بخطا خیال می کنیم که موفق به درك رابطه ای نتیجه گیری رانده می شویم، بخطا خیال می کنیم که موفق به درك رابطه ای نتیجه گیری رانده می شویم، بخطا خیال می کنیم که موفق به درك رابطه ای نتیجه گیری رانده می شویم، بخطا خیال می کنیم که موفق به درك رابطه ای ضروری در دنیا شده ایم.

متی : معندا و اهمیت این مطلب آنچنان بنیادی است که میل دارم لحظه ای بیشتر به آن بپردازیم. ظاهر آنزد ما محال است که بدون تصور رابطه ای علی بیس رویدادها، هیچ گونه بسرداشتی از نظم و ترتیب در جهان حاصل کنیم. ولی وقتی به طور جدی این تصور را دنبال می کنیم، 491

پی میبریم کـه رابطهٔ علی نه چیزی است کـه هرگز مشاهده کـردهباشیم و نه چیزی که اصولاً بتوانیم مشاهده کنیم. ممکن است بگوییم که رویداد A علت رویداد B است؛ اما همینکه دقیق می شویم، می بینیم که آنچه فی الواقع مشاهده مسی کنیم رویداد B است که به دنبال رویداد A می آید. چیز سومی به اسم پیوند علی بین این دوتا نیست که مشاهده کنیم. فایده ندارد که کسی بگوید: «می دانیم که رویداد A علت رویداد B است زیرا B همیشه بدون استثنا به دنبال A می آید.» روز همیشه و بدون استثنا در پسی شب مى آيد و شب هم هميشه و بدون استثنا به دنبال روز؛ اما هيچ كدام علت دیگری نیست. اقتران استثناناپذیر تنها چیزی است که مشاهده می كنيم ولى با رابطهٔ على تفاوت دارد. ممكن است صدرفاً بر سبيل تصادف، هر بار که من سرفه می کنم شما عطسه کنید. اما به این دلیل نمی شود گفت که سرفههای من علت عطسههای شماست. پس میرسیم به اینکه، از طرفی، مفهوم علت محور برداشت ما از جهان و فهم ما از تجربههای خودمان است و به هیچ و جه نمی توانیم از آن صرف نظر کنیم و ، از طرف دیگر ، قادر نیستیم صحت و اعتبار این مفهوم را بر مبنای مشاهده یا تجربه ثابت کنیم. بر پایهٔ منطق هم بههیچ راه قادر بهچنین کاری نیستیم چون علت مفهومی تجربی است نه از مفاهیم منطقی. مفهوم علت میخواهد چگونگی ارتباط رویدادهای مادی مشخص را در جهان واقعمی و خارجی بیان کند، ولی خودش نه بر اساس مشاهدهٔ آن جهان بدست می آید و نه به آن وسیله صحت و اعتبارش قابل اثبات است. این مطلبی است عمیقاً اسرار آمیز که هیوم توجه ما را به آن جلب کرده و، با این کار، انگشت روی مسألهای گذاشته که هنوز به نحوی که عموماً قابل قبول باشد حل نشده است. آیا تصور نمی کنید مطالبی که فرمودید به این ترتیب درست جمع بندی شده باشد؟

پاسمور: چرا. خیلی از فلاسفه خواسته اند به ایر ادهیوم پاسخ بدهند، منتها اغلب به دلایلی متشبث شده اند که خود هیوم قبلا آن دلایل را در دساله اش سنجیده و رد کرده است. به عنوان نمونه، بعضی استدلال کرده اند که همینکه ببینیم توپ لاستیکی وقتی به زمین خورد بلند می شود به الااقل بعد از اینکه چند بار چنین رویدادی را ببینیم می دانیم که انداختن توپ همیشه سبب بلند شدنش می شود، و این به دلیل یکنواختی یا یکسانی

طبیعت است، ولی کسی که می گوید طبیعت یکنواخت است، یا همه جا یکی است، مقصودش چیست؟ آیا غیر از این است که همان علت همیشه همان معلول را پدید می آورد؟ ولیی هیوم درست در همین تردید کرده است که ما به چنین چیزی علم داشته باشیم. استدلال او این است که قول به اینکه چون طبیعت یکنواخت است پس همان علت همیشه باید همان معلول را داشته باشد، مساوی است به قائل شدن به اینکه همان علت باید همان معلول را داشته باشد. این حرف مطلقاً ما را به جایی نمی رساند.

متحی : به عبارت دیگر، کسی که بعنو اهد رابطهٔ علت و معلول را بر مبنای یکنو اختی طبیعت تبیین کند، پنهانسی آنچه را به اید ثابت کند مسلم فرض کرده است.

پاسمور: درست است. و هیوم اگر بود اضافه می کرد کسه ایس هم بهبودی در قضایا ایجاد نمی کند که منتقدان تخفیفی در مدعایشان بسدهند و استدلال کنند کسه تجربهٔ گذشتهٔ ما دست کسم این احتمال قسوی ۱۱ بوجود هی آودد که در آینده هم مثل گذشته، همچنان هسر تسوپ لاستیکی وقتی بسه زمین خورد، دوباره بلند شود. حرف هیوم این است که احکام مبین احتمال، اساسشان همیشه اعتقاد ما بهیکنواختیهاست. فسرض کنید کسی بسهبیماری سختی مبتلا باشد و ما بگوییم که احتمالاً پیش از پایان سال خواهد مرد. این حکم را ما بهاین دلیل می کنیم که معمولاً در گذشته اینگونسه افسراد که به این بیماری دچار بوده اند، به فاصلهٔ نسبتاً کوتاهی مرده اند. اما میزان مرگ و میر در نتیجهٔ این بیماری ممکن است در آینده تغییر کند. در ایس مورد هم مثل هسر مسورد دیگر، تجربهٔ گذشتهٔ ما ثابت نمی کند که تجربهٔ آیندهٔ ما چطور خواهد بود و نشان نمی دهد کسه باز هم احتمال خواهد داشت که این بیماری به مرگ منتهی بشود. مثلاً بسرای اینکه شاهدی بسر داشت که این بیماری به مرگ منتهی بشود. مثلاً بسرای اینکه شاهدی بسر داشت که این بیماری به مرگ منتهی بشود. مثلاً بسرای اینکه شاهدی بسر نکتهٔ مورد نظر هیوم بیاوریم، ممکن است یك کشف تازهٔ پزشکی اینگونسه مرگ و میر را نامحتمل کند.

همین گونه دلایمل را که در مسورد مسألهٔ علیت آورده، در مورد مسألهٔ بنیادی دیگری ـ یعنی وجود و دوام نفس یا «خود » ـ هم

می آورد و می گوید گرچه هر یك از ما مسلم می گیریم كه نفس یا «خود» داریم و این «خود» دوام و پیوستگی دارد، عملا نمی توانیم با مشاهده یا تجربه معین كنیم كه ایس «خود» كجساست. وقتی به درونمان رجوع می كنیم، آنچه به آن بسر می خوریم مشتی اندیشه و احساس و خاطره و عاطفه و مانند اینهاست و هر گز با موجود دیگری به اسم «خود» مواجه نمی شویم كه صاحب آن اندیشه ها و احساسات و امثال آنها باشد. وقتی انسان و ادار به توجه به این نكته می شود، تعجب می كند و بلكه یكه می خورد، این طور نیست؟

پاسمور: تصور می کنم باید اضافه کرد که هیوم بههیچوجه از نظریهٔ خودش دربارهٔ هویت شخصی راضی نبود، و نه تنها بصراحت این مطلب را گوشزد می کرد، بلکه در نوشته های بعدی هم دوباره به آن بر نگشت. همان طور که اشاره کردید، او هر وقت در صدد نبوشتن خلاصه ای از فلسفه اش بر می آمد، نظریه ای را که راجع به علیت داشت مورد تأکید خاص قرارمی داد. در آن مورد، از کاری که کرده بود راضی بود و احساس می کرد به مقصود رسیده و نشان داده که در نجوهٔ کار کرد ذهن ما کیفیت مخصوصی و جود دارد که اجبار آ معتقدمان می کند بعضی اصور با امور دیگر ضرورتا مرتبطند، در حالی که همهٔ تجربه های ما از ادراکات منفصل بدست می آید و هرگز هیچ تجربهٔ مستقیمی نزدمان از هیچ گونه منفصل بدست می آید و هرگز هیچ تجربهٔ مستقیمی نزدمان از هیچ گونه بیوند علی حاصل نمی شود.

او همچنین امکان پیدا کرد با استفاده از شیوه ای مشابه تبیین کند که چرا ما به ادامهٔ وجود اشیاء مادی و هویت ثابت و پایدارشان اعتقاد داریم به رغم اینکه هر وقت چشمانمان را می بندیم، هر شیئی از نظرمان ناپدید می شود. وقتی چشمانمان را دوباره باز می کنیم، آنچه مسی بینیم بقدری شبیه آن چیزی است که پیش از بستن چشمهایمان دیده ایم کمه مثل این است که در تمام مدت چشمانمان باز بوده است. این موجب می شود که فریب قوهٔ تخیلمان را بخوریم و آنچه را در واقع سلسله ای از تجربههای بسیار مشابه است با تجربهٔ حقیقی هویت با اینهمانی اشتباه کنیم.

باز به همین روش، هیوم امکان پیدا کـرد تبیین کند کـه چـرا ما بـه هویت مداوم دیگران معتقدیم [و عقیده داریم هرکس همان کسی است کـه

قبلاً بوده است]. البته این هم یکی از مصادیدق خاص اعتقاد ما به هویت مداوم اشیاء مادی است. من شما را دیروز دیده ام و امروز هم دوباره می بینم. امروز هم شما تقریباً همان طور بنظر می رسید که دیروز بنظر می رسیدید، یعنی بقدری همان طور که مثل این است که در ظرف بیست و چهار ساعت گذشته مداوماً شما را دیده ام. جای شگفتی نیست اگر من شما را همان شخصی می گیرم که دیروز دیده ام و مسلم می دانم که در مدتی که شما را ندیده ام به هستی ادامه می داده اید، ولو بین ادراکاتی که واقعاً به حس از شما داشته ام از نظر زمان و مکان فاصله افتاده باشد و دیشب شما را در منزلتان دیده باشم و امروز در این استودیو.

اما فرض کنید دربارهٔ هویت خودم نگران شوم و اینکه چرا معتقدم همان شخصی هستم که دیروز بودم. همانطور که اشاره کردید، هیوم مسی گوید و قتی بسا نگاه کردن بــهدرون ذهن خودم بــهجستجوی هویتم بــر می آیم، تنها چیزی کــه پیـدا می کنم ادراکــی زود گــذر است و نــه هرگز هیچ گونه «خود» ثابت و پایدار. پس چرا معتقدم کمه همان شخصی هستم که دیروز بودم و نوعی «من» ثابت و پایدار وجود دارد؟ ممکن است کسی بگوید قضیه از این قرار است که ادر اکات امروز من بقدری شبیه ادر اکات ديروزم است كه شباهت شديد را با هويت يا اينهماني مطلق اشتباه مي گيرم. ولی کسی که چنین چیزی بگوید فرض را بر این قسرار داده که «مسن» ثابتی هست که به اشتباه بیفتد، در حالی که مسألهٔ مورد اختلاف درست در همین است که چرا من معتقدم چنین «منی» وجود دارد. بنا بــر ایــن، بنظر می رسد که فنون و شیوه های معمول هیوم دیگر در این نقطه کارگر نیست. هیوم عمیقاً از این امر پریشان بـود چون، بـهاقرار خودش، از ایـن فرض شروع کردهبود که تا و قتی از ذهن و کارکرد ذهن صحبت کند، به هیچ گونه تناقض ناشی از شکاکیت بـر نخواهدخورد و گرفتاریهای عقلی فقط از وقتی شروع خواهدشد کـه بخواهـد از حیطهٔ ذهـن خودش بیرون برود و بـه سنجش ماهیت دنیای خارج و مناسبات مموجود در آن بپردازد. ولسی حمالا می بیند حتی برای ارائهٔ شرح قانع کنندهای در بارهٔ خود ذهن هـم بهمسائل حل نشدنی بر میخورد.

متحى: مابدالاشتراك استدلالهاى هيوم راجم بمعليت و «خود» ايسن

است که در هر دو می گوید ما اینجا مفهومی داریم که محصول تجربه است و مفروض و مسلم شمرده می شود و ، بنا به فرض ، باید چگونگی واقعی چیز خاصی را در دنیای واقعی تشریح کند. چون این طور است، حالا بیایید آن تجربه یا مشاهده ای را پیدا کنیم که نشان می دهد امور در این دنیا چگونه است و شالودهٔ آن مفهوم تجربی را تشکیل می دهد. اما در هر دو مورد می بینیم که وقتی به جستجوی شالودهٔ تجربی آن مفهوم می رویم ، با کمال شگفتی ملاحظه می کنیم که چنین چیزی وجود ندارد. یکی از هدفهای هیوم بظاهر این است که او می خواهد تفکر ما را دربارهٔ جهان با واقعیات محصول مشاهده و تجربه سازگار کند و ، به عبارت دیگر ، با شواهدی مؤید مخصول مشاهده و تجربه سازگار کند و ، به عبارت دیگر ، با شواهدی مؤید تفکر ما وفق بدهد . آیا به این منظور بوده که عنوان فرعی دساله در با ده طبیعت انسانی را «کوشش برای وارد کردن روش آزمایشی استدلال در موضوعات اخلاقی ۱» گذشته است؟

پاسمور: هیوم البته اصطلاح «میوضوعات اخلاقی» را به مفهوم بسیار وسیعی بکارمی برد که نه تنها فلسفهٔ اخلاق و نه فقط، به قبول ما، «علموم اجتماعی» بیعنی علم سیاست و اقتصاد و سیاست عملی بیلکه روانشناسی و منطق را هم شامل می شود که، به عقیدهٔ او، نظریدای است دربارهٔ اینکه وقتی ذهن مشغول استنتاج است چگونه کار می کند. او حتی مبادی نقد ادبی را هم از جمله «موضوعات اخلاقی» تلقی می کرد و میخواست همهٔ این شکلهای مختلف تحقیق را، به یك معنا، «علمی تر» كند، اما وقتی دربارهٔ وارد کردن «روش آزمایشی» در این رشتهها صحبت می کند، نباید خیال کنیم که قصدش، به اصطلاح امروز، تبدیل آنها بسه «علموم آزمایشی» است. «روش آزمایشی»، به تعبیر هیوم، صرفاً به معنای روش اتکا به تجربه است. می گوید مردم هر وقت وارد بحث دربارهٔ این «موضوعات اخلاقی» می شوند تا به استدلال و به اخلاقی» می شوند و بیشتر به سخنوری متکی می شوند تا به استدلال و به جای بررسی امور واقع، موعظه می کنند. استدلال هیوم این است که بررسی امور واقع، موعظه می کنند. استدلال هیوم این است که بررسی امور واقع، موعظه می کنند. استدلال هیوم این است که بررسی امور واقع، موعظه می کنند. استدلال هیوم این است که بررسی امور واقع، موعظه می کنند. استدلال هیوم این است که بررسی امور واقع، موعظه می کنند. استدلال هیوم این است که بررسی امور واقع، موعظه می کنند. استدلال هیوم این است که بررسی امور واقع، موضوعات اخلاقی هم مثل علوم طبیعی کاملا مهم

<sup>1.</sup> Being An Attempt to introduce the Experimental Method of Reasoning into Moral Subjects.

و ضروری است. ارزش و احترامی که او برای املور واقع قائل بوده در نوشته هایش در زمینه های اقتصادی اجتماعی آشکار است، اعلم از اینکه راجله به کند یا بازرگانی در دنیای جدید. البته و قتی امروز قضاوت می کنیم، ملیبینیم گاهی اشتباه ملی کند، ولی هیچ و قت بی پایه حرف نمی زند.

منگی: بنا بر این، هدف هیوم این است که از بیخ و بسن، احتسرام تازهای در مردم نسبت به واقعیت و حقایق محصول تجربه بوجود بیاورد و هیر گونه حرفی را دربارهٔ جهان که بر آن حقایق پیریدری نشده باشد، نهی کند. علاوه بر این، شما بر این نکتهٔ مهم تأکید می کنید که وقتی او راجع به «وارد کردن روش آزمایشی استدلال» صحبت می کند، مقصودش تجربه است نه آزمایش.

پاسمور: بله، تقریباً همین طرور است. البته گاهی بندرت بعضی چیزها در نوشتههای او توصیف شده که بظاهر آزمایش تلقی می شود، اما نه آنچه امروز هیچ دانشمندی از آن به آزمایش به معنای اخص تعبیر کند. وقتی او را با یکی از معاصرانش، دیوید هارتلی، می سنجیم، می بینیم هر دو می خواهند خدمتی را که نیوتن به فیزیك کرده، به ذهن بشر بکنند. هر دو می خواهند به کمك نظریهٔ تداعی معانی، به آن مقصود برسند و یگویند معانی یا تصوراتی که به نعو خاصی با هم ارتباط دارند – خواه از بهت که بسیار به هم شبیهند و خواه از جهت اینکه در تجربیاتی که نزد ما حاصل شده، از حیث زمان یا مکان مجاور ۳ بوده اند \_ خودبخود به سوی هم جذب می شوند و یك کل متکثر و مرکب بوجود می آورند و تداعی در اینجا، بنا به تشبیه هیوم، مانند نیروی جاذبه یا گرانش عمل می کند. با همهٔ اینها، در تاریخ روانشناسی، کسی که مقامی به او تعلق می گیرد هارتلی است نه هیوم. رهیافت هیوم بیش از آنکه به معنای متداول می گیرد هارتلی است نه هیوم. رهیافت هیوم بیش از آنکه به معنای متداول امروزی، «علمی» باشد، عمدتاً مفهومی و تحلیلی و فلسفی است. هوسرل، امروزی، «علمی» باشد، عمدتاً مفهومی و تحلیلی و فلسفی است. هوسرل، بنیاد گذار پدیدارشناسی، درست به همین دلیل از او تجلیل می کند و می گوید بنیاد گذار پدیدارشناسی، درست به همین دلیل از او تجلیل می کند و می گوید

۱۷۰۵ – ۵۷) David Hartley ۱ پیزشک و فیلسوف انگلیسی و صاحب تحقیقاتی در زمینهٔ تداعی معانی. (مترجم)

<sup>2.</sup> association of ideas

<sup>3.</sup> contiguous

هیوم نشان دادهاست که راههایی برای تحقیق دربارهٔ ساخت ذهن و جود دارد که وابسته به آزمایش در آزمایشگاه نیست.

ملحی: شالودهٔ رهیافت فلسفی کلی هیوم، نوعی نظریهٔ ضمنی دربارهٔ زبان و معناست. حاصل کلام او این است که واژه برای اینکه معنا داشته باشد، باید با تصور مشخصی مرتبط باشد و اگر آن تصور راجع بسهجهان باشد، تا از تجربه اخذ نشده باشد، مضمون حقیقی نخواهد داشت. پس بسر طبق این نظریه، اگر کسی بخواهد معنای فلان واژه را بداند، باید به دنبال تجربه ای برود که واژه از آن گرفته شده است. اگر چنین تجربه ای وجود نداشته باشد، واژه دلالت تجربی نخواهد داشت.

پاسمور: درست است. هیوم در جایی بدفرقی قائل می شود که از نظر خودش اهمیت حیاتی دارد: فرق میان فکر کردن و سخن گفتن که البته، در ایس مقوله، سخن گفتن، نوشتن را هم در بر می گیرد. ما فقط وقتی فکر می کنیم که با مفاهیم واقعی عمل کنیم، یعنی مفاهیمی که اگر همیشه کاملا واضح هم نباشند، به هر حال از تجربه منشأ بگیرند. اما وقتی حرف می زنیم یا می نویسیم، به ورطهٔ استعمال عبارات تهی از محتوا می لغزیم که بظاهر به مفاهیم راجع می شوند ولی هیچ مدلولی از هیچ قسم ندارند. اگر کسی جواب بدهد که نه، ایس طور نیست، لفظی که من بکار می بسرم مشرک حملا هماهیت» د دلالت بر مفهوم خاصی می کند، هیوم می گوید بسیار خوب، ولی اگر این طور است، آن مفهوم خاصی می کند، هیوم می گوید بسیار خوب، ولی اگر مدعی نتواند به این پرسش پاسخ بدهد، هیوم بجر آت نتیجه می گیرد که افظ مورد بحث بیمعناست.

معی: این رهیافت او را به ایجاد چیزی برانگیخت که بعدها به «دو شاخهٔ هیوم۱» معروف شد. بسه عقیدهٔ او هر وقت شما به هر مجموعه ای از تصورات به نظر نقادی نگاه می کنید، باید دو سؤال بسزرگ از خودتان بکنید. سؤال اول اینکه: «آیا این تصورات مربوط به امور واقع است؟ و اگر ایسن طور است، آیا بر مشاهده و تجربه استوار است؟» سؤال دوم اینکه: «آیا مربوط به نسبت بین تصورات، مشلا در ریاضیات یا منطق، است؟» اگر جواب هر دو سؤال «نه» باشد، هیوم می گوید بیندازش در آتش است؟» اگر جواب هر دو سؤال «نه» باشد، هیوم می گوید بیندازش در آتش

<sup>1.</sup> Hume's Fork

چون ممکن نیست چیزی جز سفسطه و اوهام در بر داشته باشد.

هیسوم عجیب میتوانست آشفالها و مزخرفات فکری را نه تنها در فلسفه و سیاست، بلکه همچنین در دین و هسر زمینهٔ دیگری از سر راه پاك کند. آیا، به نظر شما، ایسن یکی از مهمترین کارهای او در تساریخ فلسفه نبودهاست که موهومات را جارو کند و دور بریزد؟

پاسمور: چرا، یقین دارم که این طور بوده. یکی از موهومات خاص

یا بههر حال چیزی که به نظر او موهوم می آمده و هیدوم اتصالاً سعی
در زدودن آن داشته است این بوده که ما می توانیم حقیقت اغلب اموری را

که از ته دل به آنها معتقدیم، ثابت کنیم. دلایلی که هیوم در این مورد
می آورد، غالباً او را آدمی فوق العاده شکاك جلوه می دهد. یك بار حتی
می گوید که اگر کسی دلایل فلسفی را تا آخرین نقطه تعقیب کند، عاقبت
به جایی خواهدرسید که دیگر هیچ اثری از اعتقاد در او نخواهد ماند.

اما از طرف دیگر، همچنین استدلال می کند که مطلقاً محال است هیچ آدمیزادی بتواند مدام از هر جهت یکسره شکاك بماند. ولی نه به این دلیل که شکاکیت تام و تمام خلاف منطق است، چون هیوم دلایل کسانی را که میخواهند ثابت کنند شکاکیت عقلا "به نقض غرض منجر می شود رد می کند؛ بلکه به این دلیل ساده که هیچ موجود بشری نمی تواند از عمل کردن و اعتقاد ورزیدن خودداری کند و با شکاکیت تمام عیار به زندگی ادامه بدهد.

با اینهمه، به نظر هیوم، تعقیب استدلال مبتنی بر شکاکیت تا نتیجهٔ نهایی بسیار سودمند است، چون در آخر کار عملاً ما می مانیم و، به قول او، قسمی «شکاکیت مخفف». پس می بریم که آنچه قابل اثبات است چقدر ناچیز است و، بنا بر این، از جزمیت ـ یعنی طرز فکری که در قرن هجدهم به «شوق» معروف بود و امروز به آن «تعصب» یا «قشریت» می گوییم ـ در امان می مانیم. یکی از ویژگیهای طرز فکر جزمی این عقیده است که بعضی حقایق را به نحوی می شود ثابت کرد که هر کسی از تصدیق به آنها خودداری کند، لا جرم اخلاقاً فاسد و خبیث است و باید محو و نابود شود. چیزی دیگر که هیوم انکار می کند امکان بنا کردن دستگاههای عریض و طویل مابعدالطبیعی است. اگر نتوانیم حتی به این حد یقین تام

پیدا کنیم که فردا آفتاب طلوع خواهد کسرد، چطور ممکن است حقایقی را دربارهٔ کل کائنات و منشأ آن بهاثبات برسانیم؟ در چند گفت و شنود ددهادهٔ دین طبیعی، هیوم این استدلال کلی را در باب دین بکارمی برد که بسیار به آن توجه و علاقه دارد. دشمن بسزرگ هدف تاخت و تاز فلسفی هیوم، آن دسته از معتقدات است که او اسمشان را «خرافات» می گذارد. به نظر او، خرافات خطرناك است، در حالی که معتقدات فلاسفه در بدتریس حد فقط خنده آور است.

متی: آیا می شود گفت که هیوم نسبت به تو اناییهای ذهن انسان شكاك است نمه نسبت بعدنيا؟ من فكر نمى كنم او شك داشت كه جهان مستقلی مرکب از اشیاء مادی در زمان و مکان وجود دارد و حرکات ایسن اشیاء مادی با هم رابطهٔ علت و معلول دارند و صورتهایی از آنها از طریق حواس در ذهن ما حاصل می شود و این صورتهای ذهنی گرچه در درون ما هستند، تصویر نسبتاً قابل اعتمادی از دنیای اطراف بهما میدهند. من تقریباً مطمئنم کسه هیوم رویهمرفته بهاین نظر دربارهٔ جهان که شعور عادی به آن حکم می کند، اعتقاد داشت. چیزی که به آن عقیده نداشت این بسود كـ ه هيچ قسمتي از اين نظريه را بشود عقلاً ثابت كـرد. اثبات اينكه هيچ جزئي از آن چنين است، از عهدهٔ ما بر نمي آيد. ولسي با اين حال، اگر بخواهیم زنده بمانیم چاره نداریم جز اینکه فرض را بـر چنین چیزی قرار بدهیم. هیوم نمیخواست نشان بدهد که جهان چگونه است؛ فقط میخواست نشان بدهد کـه عقل چگونـه است و پوچی بسیاری از ادعـاهـای عقل را ظاهر کند. بـهنظر مـن، نکتهٔ مورد نظر او، بیچارگی و ناتوانی برهانهای عقلی در مواجهه با اغلب حقایق ابتدایی است... آیــا خــود شما شخصاً معتقدید کے هیوم شکی نسبت به نظریهٔ محصول شعور عادی دربارهٔ جهان

پاسمور: اگر منظورتان شك به این معناست که می شود در خصوص اجتناب از یك جنگ هسته ای به طور جدی شك کرد، نه، تصور نمی کنم او مثلاً در باب و جود اشخاص دیگر جداً شکی داشت. اما در نوشته هایش، بین دو فکر کشمکش دیده می شود: یکی اعتقاد او به امکان تأسیس علمی که موضوعش طبیعت انسانی باشد و دیگری شکاکیتی که بناچار گریبانگیرش

شده است. هیوم می گوید علم طبیعت انسانی باید بر دو چیز پایه گذاری شود: اول مشاهدهٔ کار کرد ذهن خود ما و دوم مشاهدهٔ اشخاص دیگر، یعنی کسانی که وجودشان، بنا به فرض، مستقل از ماست و، باز بنا به فرض، به راههایی عمل می کنند که در ما و در دیگران تأثیر می گذارد. هیوم به هیچ معنای جدی شك ندارد که چنین اشخاص دیگری وجود دارند و کارهایشان آثاری دارد. در واقع، مسلماً می بایست دیوانه باشد که در این باره شک بکند. چیزی که انکار می کند این است که اینگونه اعتقادها را بشود صرفاً از طریق استنتاج منطقی بدست آورد. به نظر او، برهان محض، خارج از حوزهٔ ریاضیات، هیچ نقشی در زندگی انسان ندارد.

محمی: به نظر او نه ریاضیات بخش چندان مهمی از زندگی انسان را تشکیل می دهد و نه حتی علوم طبیعی، این طور نیست؟

پاسمور: هيوم بـ درياضيات، خصوصاً به هندسه، توجه داشت و حتى زمانی قصد کردهبود به تفصیل بیشتر در بارهٔ آن مطالبی بنویسد. در مورد فیزیك، همیشه از نیوتن بهلحن ستایش و اعجاب فراوان حرف میزند و او را سرمشقی معرفی می کند برای اینکه نشان بدهد عقل و فکر انسان به چه پایه از موفقیت ممکن است برسد. با اینهمه، یقیناً حق با شماست. هیوم بصراحت می گوید که رشته های براستی مهم تحقیق، علم سیاست و علم اخلاق و نقد ادبی و منطق است. البته همانطور که گفتم، واژهٔ منطق را بهمعنای بسیار وسیعی بکارمی برد و غرضش علمی است ناظر بر قوهٔ فهم انسانی و اینکه وقتی ما استنتاج میکنیم، چه در ذهنمان میگذرد. هرچیز دیگری ـ از جمله مثلاً فیزیك ـ در نظر او گرچه مهم است، در درجهٔ دوم اهمیت قرار دارد. مسی گوید مقدمتاً ضروری است که حتی فیزیکی که پایههای متین دارد بر نظریهای کافی و وافی در باب کارکرد ذهن انسان پیریزی شود، و بصراحت قائل به این است که: «هیچ مسألهٔ مهمی نیست که قطع و فصلش مشمول علم مربوط به انسان نباشد.» به نظر هیوم، انسانها ـ همین انسانهای شوریـدهٔ درگیر کشش و کـوشش ـ از هـر چیز دیگـری مهمترند. و این در حالی است که او کاملاً به نادانیها و خشونتها و خرافات و کارهای وحشتناك و حماقتهایـی كـه در تاریخ بشر منعکس است آگاهـی دارد. بسیاری از فلاسفه بکل بسر خلاف ایسن بوده اند و کلیات عسریض و



ديويد هيوم (۱۲۱-۱۲۷)

طویل با شاید تصور «بشریت» (به تفکیك از افراد بشری از قبیل من و شما) را مورد تأکید قرارداده اند و حقیقت قصوا معرفی کرده اند.

متی: تصور می کنم مقصودتهان امموری است مانند نظریه مشل افلاطون یا Geist = روح] در هگل یا «وجود مطلق» در برادلی یا هر قسم کلی گویی دیگری در فلسفه، مثلاً دربارهٔ مکان و زمان.

پاسمور: بله. البته باید تصدیق کرد که اولین بحث مبسوط در دساله ددبادهٔ طبیعت انسانی مربوط به مکان و زمان است. ولی، به عقیدهٔ من، هیوم مقصود خاصی از ایس کار دارد. متکلمین گفته بودند که مکان و زمان آنقدر اسرار آمیز و سرشار از تناقض است که منصفانه نیست علم کلام را با چماق این مسأله کوبید. هیوم میخواست نشان بدهد که این طور نیست و همینکه کسی پی ببرد که مکان یا زمان فقط ترتیب خاص حاکم بر ادر اکات ماست نمه موجودی اسرار آمیز، آن تناقضات ظاهری هم مرتفع می شود. مثالی که هیوم می آورد این است که اگر بگوییم پنج نتی که کسی روی فلوت می زند «در زمان حادث می شوند»، غرضمان براستی جنز ایس نیست که این پنج نت بتوالی یا پشت سر هم زده می شوند. با ایس حال، گرچه، همان طور که گفتم، بحث هیوم در باب زمان و مکان کاملا مبسوط است، در واقع در طرح بزرگ او برای بنا کردن نظریه ای کافی و وافی در خصوص ذهن انسان و جامعهٔ بشری، دارای نقش فرعی است.

متی: نکتهٔ مهمی که هم اکنون از خلال گفته های شما آشکار شد این بود که در عنوان فرعی معروف دسالهٔ هیوم که قبلا نقل کردم سه کوششی برای وارد کردن روش آزمایشی استدلال در موضوعات اخلاقی» نه فقط به کلمات «روش آزمایشی استدلال» که همیشه مورد چون و چرای مردم بوده، بلکه به کلمات «موضوعات اخلاقی» هم معنا و اهمیت خاصی داده شده است. آنچه هیوم حقیقتا به آن توجه داشته، انسان و امور مربوط به انسان بوده است.

پاسمور: درست است.

منگی: در مقدمهٔ این بحث، وقتی در این باره صحبت میکردم که هیوم از فلسفه به تاریخ نویسی روی آورد، عمداً گفتم که «بظاهر به فلسفه پشت کرد» و نخواستم بگویم که واقعاً از فلسفه روی گرداند. دلیل این

امر یکی این بود که به نوشتهٔ بعدی او ، چند گفت و شنود دد بادهٔ دین طبیعی ، 
توجه داشتم ، و دیگر اینکه می دانستم خود شما در کتابتان ، مقاصد هیوم ،
استدلال کرده اید که حتی بدون چند گفت و شنود هم هیوم نمی توانست به 
فلسفه پشت کند ، چون توجه او به امور مربوط به انسان نه از فلسفه 
تفکیك پذیر بود نه از تاریخ . ممکن است خواهش کنم شرح بیشتری راجع 
به این نکته بدهید ؟

پاسمور: عرض کنم، فقط تسازگی این طور شده که کدمهٔ «فلسفه» معنای محدود فعلی را پیدا کرده است. ولی هنوز هم خیلی از آثار آن کاربرد قدیمتر و گسترده تر باقی است به این معنا که هر تحقیق روشمند و منظمی، بخصوص در باب طبیعت جهان و آدمیان و جامعهٔ بشری، یکی از انواع فلسفه تلقی می شود. کسانی که درجهٔ «دکتری فلسفه» می گیرندا کمتر به معنای جدید و تخصصی کلمه، فلسفه خوانده اند و هر گز از اینگونه افراد انتظار نمی رود کسه دربارهٔ مسائل مسورد گفت و گوی ما در اینجا مطالعه کنند. هیوم ممکن بود تصدیق کند که مابعد الطبیعه یا فلسفهٔ اولی را کنار گذاشته ـ گو اینکه نباید فراموش کنیم که حتمی در چنین زمانی سرگرم نوشتن چند گفت و شنود بود ـ ولسی یقیناً حاضر نبود بپذیرد که از فلسفه نوشتن چند گفت و شنود بود ـ ولسی یقیناً حاضر نبود بپذیرد که از فلسفه دست کشیده است.

متحی : مع ذلك، این حقیقت همچنان باقی است که صرف نظر از مورد استثنایی ولی بسیار مهم چند گفت و شنود، هیوم از آنچه ما امروذ اسمش را فلسفه مسی گذاریم دست کشید. بعد از اتمام تحقیق دربادهٔ فهم انسانی و تحقیق در مبادی اخلاق، دیگر به فکر مسائلی از قبیل علیت و هویت شخصی

۱. در انگلستان و اسریکا، درجهٔ «دکتری فلسفه» (یا باختصار Ph. D.)
عنوانی قدیمی است که در هر رشته ای از علوم و فنون ممکن است به طالبان
اعطا شود و به هیچ روی نه ربطی به فلسفه دارد و نه مستلزم خواندن آن رشته
است. اما از آنجا که فلسفه یا حکمت در قدیم همهٔ دانشها را در بر می گرفته
است، کسی که مدارجی را می گذرانده و باصطلاح، به درجهٔ اجتهاد می رسیده،
«دکتر فلسفه» یا «حکیم» خوانده مسی شده است، چنانکه حتسی امروز بعضی
کسان در کشور ما، پزشك را حکیم می گویند و ما هنوز از بزرگانسی مانند
فردوسی با لقب حکیم یاد می کنیم. (مترجم)

نیفتاد، یا لااقل در آثار منتشر شدهاش به این فکر نیفتاد.

پاسمور: بله، تصدیق می کنم. ولی وضع او را هم در نظر بگیرید. دساله ددبادهٔ طبیعت انسانی عمدتاً با بی اعتنایی روبرو شده بود. هیوم اول فکر می کرد شاید دلیل این امر طولانی بودن و غموض آن کتاب بوده است. بنا بر این، تحقیق ددبادهٔ فهم انسانی را نوشت. اما باز هم اثری از نقد و سنجش به نحوی که او احساس کند جدی گرفتنش ضروری است، آشکار نشد. هیوم اعتقاد راسخ داشت که به طور کلی حق با اوست و بر این تصور بود که آنچه می کند، مقدمهٔ کار مفصلتری دربارهٔ «موضوعات اخلاقی» است. بنا بر این، فکر می کرد وقتی هیچ کس به طور جدی به نقد و سنجش این مقدمات دست نزده است و انتقادی نکر ده که او را به باز سنجی نظریاتش وادار کند، ادامهٔ کار و زحمت بر سر مقدمات چه فایده خواهد داشت؟ به این جهت، می گوید که وقت پر داختن به موضوعاتی که خودش یقین دارد، این جهت، می گوید که وقت پر داختن به موضوعاتی که خودش یقین دارد،

مگی: و این تحقیقاتِ دارای اهمیت محوری عبارت بود از آنچه ما امروز اسمش را «علوم اجتماعی» می گذاریم نه «فلسفه»

پاسمور: البته بسهایسن شرط کسه تاریخ را هسم تحت همین عنسوان برگنجانیم چون، چنانکه خودتان هم اشاره کردید، هیوم اول در مقام مورخ کسب شهرت کرد. منتها او تاریخ را بسه هیچ وجه جسدا از علم جامعه نمی دانست کما اینکه مسی گوید هسرچه را در حوزهٔ منطق ضرورت داشته، در کتاب اول دساله ددبارهٔ طبیعت انسانی تکمیل کرده است. بسه طور بسیار تقریبی می شود گفت که موضوع این قسمت، مسألهٔ روش در علوم اجتماعی بوده است، یا بسه تعبیر دیگر، در این بخش هیوم کاردهایش را تیز کسرده و حالا وقت بریدن رسیده است. البته او بسه فلسفهٔ اخلاق هم کسه کتاب سوم رساله را تشکیل می دهد، پشت کرد. اما همان ملاحظاتی که گفتیم در اینجا هم صدق می کرد، به این معنا که او آنچه را از علم اخلاق به منظور نظریه پردازیهای بعدی، بخصوص در جسریان پروراندن تحقیق در مبادی اخلاق، پردازیهای بعدی، بخصوص در جسریان پروراندن تحقیق در مبادی اخلاق، گلزم داشت بدست آورده بود. ولی نظریاتش در این خصوص هم با آنچنان توجه نقادانه ای روبرو نشده بود کسه او را نسبت بسه لیزوم بازسنجی آن متقاعد کند.

متحی : علاقهٔ عمومی هیوم به امور بشری از نظریه یا ، به هر حال ، برداشتی در بارهٔ طبیعت انسان مایه می گیرد که خودتان هم چند دقیقه پیش به آن اشاره کردید. ممکن است حالا مسأله را بیشتر باز کنید؟

پاسمور: عرض کنم، این رشته سر دراز دارد چون بیشتر آثار هیوم بعد از تحقیق دربارهٔ فهم انسانی و تحقیق در مبادی اخلاق در حقیقت و قف مطالعهٔ طبیعت یا فطرت انسانی در کردار و عمل شده است. آنچه هیوم هرگز در بارهاش شك نداشت این بود كه چیزی بدنام طبیعت انسانی و جو د دارد. اختلاف او با لاك بر سر همين بدود. لاك عــزم جزم كــرده بــود كــه مفهوم گناه جبلی یـا اصلی [یعنی ایـن تصور را کـه انسان طبیعتاً و فطرتاً گناهکار است] دور بیندازد. او به این جهت اهمیت بنیادی برای این مسأله قائل می شد که هم فیلسوف بود و هم متفکر مذهبی. مـی گفت ذهـن هــر كسي در موقع تولد مانند يك صفحه كاغذ پاك و سفيد است و در نوشتههايش در بارهٔ تعلیم و تربیت اظهار عقیده می کرد که با روش تربیتی می توانیم افراد را بسمهمر شکلی کسه بخواهیم در بیاوریم. ایسن نظمر را بسیاری از متفكران فرانسوى عصر روشنگرى پذيرفتند و معتقد شدند كه براى رساندن انسان به حد کمال، می شود از آموزش و پرورش استفاده کرد. اما هیوم به هیچ وجه عقیده نداشت که انسان اینچنین یکسره نرم و چکشخسوار و، بنا بر این، خواه از راه تعلیم و تربیت و خواه بمهوسیلهٔ تغییرات اجتماعی، كمال پذير است. اعتقاد راسخ او ايس بودكه هر انسانسي طبيعتاً داراي بعضى انفعالات يا احساسهاست، از قبيل حب ذات و آزردهشدن از آزار و تمایل جنسی، که در سراسر تاریخ بشر ثابت بودهاست. بعضی جوامع بیش از جوامع دیگر در مهار کردن با میداندادن به این احساسها توفیق داشته اند ولى خود احساس هميشه باقى بوده است.

مین بوده مین نظر هیوم دایر بر اینکه طبیعت بشر عمدتاً همیشه همین بوده که هست، بعضاً از دانش او در بارهٔ عهد باستان مایسه می گرفت. معلومات او در این زمینه بسه طور شگفت انگیزی وسیع بود. دربارهٔ ادبیات و تاریخ یونان و روم اطلاعات عمیق داشت و یکی از اموری که سخت توجهش را جلب می کرد این بسود که رفتار انسان در آن جاهای بکلی متفاوت و زمانهای دور دست و شکلهای دیگر جامعه، حتی در خیلی از جزئیات عیناً

همانطور بوده که در حیات او در پیرامونش مشاهده میشد.

پاسمور: بله، درست است. او بخصوص به تاکیتوس و سیسرون ۲ و سخنانشان در بارهٔ انسان و جامعهٔ بشری تسوجه داشت. نه فقط به مورخان، بلکه بهشعرایی مثل اویدیوس مم وسیعاً ارجاع میداد. مطابق معمول آن عصر، به نویسندگان لاتین زبان بیشتر علاقه داشت تا به یونانیها چون معتقد بود که آثار لاتین نشان میدهد که احساسات بشر از زمان رومیها به بعد چندان تغییری نکرده و شاهد پایدار بودن طبیعت انسانی است. با اینهمه، هیوم گمان نداشت که عقیده به این امر نیاز بهشواهد فراوان دارد و، بر عکس، مطلب را واضح میدانست، کما اینکه میبینیم اسم مهمترین کتابش را دساله ددبادهٔ طبیعت انسانی گذاشته و مسلم گرفته است که انسانها طبیعت و سرشتی دارند. در یکسی از مقالاتش و ارد ایس بحث مى شود كه آيا، مطابق گفتهٔ بعضى از متكلمين، طبيعت انسان يكسره فاسد و تباه است و حتی کارهای بظاهر کاملاً نیك و پسندیدهای کمه از او سر مى زند در حقيقت آلوده بهشائبهٔ خودخواهى و غرور و حب ذات است، یا، بر طبق گفتهٔ دیگران، انسان سرشتی خداگونه دارد. هیوم، مطابق معمول، هر دو نظر را رد می کنید و می گوید طبیعت انسان نه کاملاً فاسد است (و عقیده دارد بعضی افراد می تو انند براستی خیرخواه و مهربان باشند) و نه دارای خصوصیاتی است که عاقلانه بشود و جـودشان را فقط در نیمه خدایان سراغ کرد. البته او در واقعیت مسأله تردید ندارد. به نظر او، نکتهٔ مورد آختلاف، چگونگی فطرت بشر است، نه اینکه آیا چیزی بمهاین نام وجود دارد یا نه.

متلی: و قتی از دریچهٔ زمان خودمان به آثار هیوم نگاه می کنیم، چیزی

Tacitus .۱ (نــام کامــل او: کــورنليوس تــاکيتوس) (حــدود ۱۱۷ ــ ۵۵ ميلادی). سياستمدار و خطيب و مورخ معروف رومي. (مترجم)

۲. Cicero (تلفظ بهزبان اصلی لاتین: کیکرو؛ بهفرانسهٔ سیسرون که در فارسی متداولتر است؛ نام کامل او: مارکوس تولیوس کیکرو) (۱۹۶ تا ۴۳ ق.م.) سیاستمدار و خطیب و فیلسوف رومی، معاصر یولیوس قیصر. (مترجم) میاستمدار فیاسل او: پوبلیوس اویدیوس ناسو) (حدود ۴۳ – ۱۷ میلادی). شاعر بزرگ رومی. (مترجم)

که ما را (باز از نظر ۱ین عصر) تحت تأثیر قدرارمدی دهد، امدروزی بودن بسیاری از نوشته های اوست. مثلاً یکی از اموری که در این بحث مورد گفت و گوی ما بوده، توجه هیوم به مسألهٔ «خود» است که در چند سال اخیر محور بعضی از جالب توجه ترین افکار فلسفی در انگلستان بوده است. به عنوان نمونه، برنارد ویلیامز اسم یکی از کتابهایش را مسائل خودا گذاشته و کارل پوپر با همکاری جان اکلز کتابی به نام خود د مغزش نوشته است. یا برای اینکه شاهد دیگری آورده باشیم، دانشمندان قرن بیستم عمیقاً در بارهٔ وجود یا عدم رابطهٔ علیت، بخصوص در زمینهٔ فیزیك کوانتوم، سر گشته و میران بوده اند و این یکی از مسائلی است که هیوم به آن طرز گرانبها و فراموش نشدنی آن را صور تبندی کرده است. یا اگر به تاریخ اخیر فلسفه فراموش نشدنی آن را صور تبندی کرده است. یا اگر به تاریخ اخیر فلسفه مناطقی در جهان انگلیسی زبان، اتصالاً تأکید می کرد که تعالیم محوری منطقی در جهان انگلیسی زبان، اتصالاً تأکید می کرد که تعالیم محوری آن مکتب «عمدتاً از هیوم سرچشمه می گیرد». بنیا بسر ایسن، می بینیم که آنچه هیوم گفته همیشه به نحوی از انجا با فلسفهٔ معاصران ما در زمیان آنچه هیوم گفته همیشه به نحوی از انجا با فلسفهٔ معاصران ما در زمیان حیات خودمان ارتباط داشته است.

یکی از مسائلی که هیوم آن را برجسته کرده و در قرن بیستم هم مطالب فراوان دربارهٔ آن نوشته شده، مسألهٔ استقراء است که تاکنون ذکری از آن نکرده ایم. ممکن است خواهش کنم چند کلمه ای هم در این خصوص بفرمایید؟ صورت مسأله به این قرار است که وقتی راجع به امور دنیا فکر می کنیم، به چه دلیل موجه بر اساس مصادیق جزئی، نتایج کلی می گیریم؟ پاسمور: این هم رابطهٔ نزدیك دارد با آنچه قبلاً در بارهٔ علیت می گفتیم. بر گردید به قضیهٔ آن پسرك و توپش که وقتی به زمین میخورد دو باره برمی گشت. فرض کنید پسرك روز دوشنبه توپ را به زمین بزند و دوباره سه شنبه و چهارشنبه و پنجشنبه و تا هر زمان که بخواهید این کار را دوباره کند. هر دفعه که این کار را می کند، توپ بسرمی گردد. هیوم کاملاً تصدیق دارد که پسرك رفته رفته معتقد می شود که هر وقت این کار را بکند، تصدیق دارد که پسرك رفته رفته معتقد می شود که هر وقت این کار را بکند،

1. Bernard Williams, Problems of the Self.

<sup>2.</sup> Karl Popper (in collaboration with J. C. Eccles), The Self and Its Brain.

توپ بر می گردد یا کم کم این انتظاد در او بوجود می آید که توپ از جایش بلند شود. معنای این هردو حرف از نظر هیوم یکی است. تنها مشکل این است که این اعتقاد چطور بوجود می آید. واضع است که پسرك این اعتقاد را از هیچ اصل پیشین و مقدم بر تجربه و متیقنی، یا هیچ نوع اصل متعارفی بی نیاز از برهانی، نگر فته است. نه فقط پسرك از چنین اصلی خبر ندارد، اساساً چنین اصلی نیست که کسی از آن خبر داشته باشد. به نظر هیوم، اصول متعارفي تنها متعلق بدرياضيات است و ما بدون توسل بدحد اوسط، هيچ «امر واقعی» را که اطلاعی دربارهٔ رویدادهای دنیا بهما بدهد (از قبیل این واقعیت که «هر توپ لاستیکی وقتی بهزمین خورد، بسرمی گردد» یسا «این توپ بر خواهد گشت») نمی توانیم مستقیماً از اصول ریـاضی استنتاج کنیم. متحی: بسیاری از فلاسفهٔ معاصر ما بحث خواهند کرد کـه حتی اگر نتوانیم همان طور که نتایج حاصله در ریاضیات را به برهان ثابت می کنیم، نتایج بدست آمده در بارهٔ امور واقع را هم به اثبات برسانیم، با وجود ایس باز معقول است که در این شرایط، به قول آنها، بسه «استنتاج استقرایی ۱» دست بزنیم و مثلاً بگوییم توپ لاستیکی دیگری هم اگر بمهزمین بخورد، بلند خواهد شد. اگر هیوم بود، به آنها چه می گفت؟

پاسمور: هیوم اگر بدود، از ایدن قبیل فلاسفه میخواست که بتفصیل در بارهٔ این استنتاج توضیح بدهند. اگر میگفتند که بلندشدن توپ از فلان اصل کلی علمی راجع بدهاجسام کشسان لازم میآید، او جواب می داد که دلایل ما برای پذیرفتن آن اصل هم دقیقاً از مقولهٔ همان دلایلی است که بر اساس آنها انتظار داریم توپ لاستیکی دیگری هم اگر بهزمین بخورد، بدر گردد. تجربه گذشتهٔ ما در خصوص رفتار اجسام کشسان ایدن انتظار خاص را در ما راجع به چگونگی رفتار آن اجسام در مواردی که هنوز تجربه نشده، ایجاد کرده است. بنا بدر ایدن، مسألهٔ کلی همچنان بده جای خود هست که تجربهٔ گذشته چطور ممکن است نتیجه ای را در بارهٔ آینده توجیه کند؟

اگر مدافعان استقراء در صدد توسل بهاصل باز هم کلی تری، مانند اصل یکسانی یـا یکنواختی طبیعت، بـر مـیآمدند، هیوم مجدداً میهرسید

<sup>1.</sup> inductive inference

که دلیل اعتماد به صحت این اصل چیست؟ آیا غیر از این واقعیت است که انتظارات ما در گذشته همیشه بیهوده نبوده است؟ ولی چطور این واقعیت ثابت می کند که انتظارات ما در آینده هم برآورده خواهد شد؟ به نظر هیوم، هر کوششی برای توجیه استنتاجهای مربوط به امور واقع، همیشه به چیزی از این قبیل برمی گردد که: «وقتی دوشنبه یا سه شنبه یا چهار شنبه یا هسر روز دیگری توپ را به زمین زدم، توپ برگشت.» اما او همچنان بسر سر حرف خودش باقی است که این به هیچ وجه منطقاً توجیه نمی کند که فردا هم اگر توپ را به زمین زدیم، توپ از جا بلند خواهد شد.

البته هيوم حتى يك لحظه هم منكر ايسن نيست كه ما حقيقتاً انتظار داريم كه توپ فردا هم از جا بلند شود. ولى اين، به نظر او، از آن جهت نيست كه هيچ استدلالى انتظار ما را توجيه كند؛ انتظار داريم كه توپ وقتى به فرمين خورد بلند شود صرفاً به اين جهت كه اين جزء طبيعت انسانى ماست كه انتظار داشته باشيم آنچه در گذشته روى داده در آينده همم باز روى بدهد. هيوم تا اندازهاى با ذكر جزئيات شرح مى دهد كه ايسن امر چگونه صورت مى گيرد و چه ساز و كارهاى روانى در آن دخالت دارند. از ايسن گذشته، به تصور او، ما در ايس عادت انتظار با سايسر جانوران شريكيم. البته او اذعان دارد كه جانوران قادر به رسيدن به ايسن حكم كلى تجربى نيستند كه مثلاً سك پيش خودش فكر كند هر وقت صاحب من برايم سوت نيستند كه مثلاً سك پيش خودش فكر كند هر وقت صاحب من برايم سوت كشيد، مى خواهد مرا با خودش به گردش ببرد. ولى مى گويد ما هم اكثر اوقات چنين قدرتى نداريم. تنها چيزى كه داريم بعضى انتظارات است بعد از حصول بعضى تجربه ها. چون بعضى از حيوانات هم كمابيش به همين نحو واكنش نشان مى دهند، حق با ماست كه به آنها هم قدرت تفكر و استدلال نسبت بدهيم.

میمی: این امر بین هیوم و دکارت که معتقد بود فقط انسان دارای قدرت تفکر است، فاصلهٔ بعیدی ایجاد می کند. دکارت عقیده داشت که جانوری که بنظر می رسد فکر می کند، صرفاً به طور مکانیکی در آن زمان نسبت به یك محرك خارجی واکنش بروز می دهد. ولی صرف نظر از دکارت، آیا تصور نمی کنید که حتی تا امروز عدهٔ زیادی قائل به این عقیده اند که جانوران به غرایز اتکا دارند و فقط انسان قادر به استدلال است؟

پاسمود: هیوم برخلاف دکارت این مطلب را واضع فرض می کند که جانوران می توانند استدلال کنند: البته نه استدلال ریاضی، بلکه درست بههمان نحو که ما معمولاً در زندگی روزانه استدلال می کنیم و مثلاً وقتی صدای مخصوصی به گوشمان میخورد، نتیجه می گیریم که اتوبوس در حال نزدیک شدن است. به عقیدهٔ هیوم، این نشان می دهد که اینگونه استناجها به وسیلهٔ ساز و کارهای سادهٔ روانسی امکان پذیر می شوند، نه به کمک روشهای پر طول و تفصیل منطقی. می گوید تعقل چیزی نیست مگر «ساز و کار شگفت انگیز و غیر قابل فهمی در نفس ما» - البته «غیر قابل فهمی در نفس ما» - البته «غیر قابل فهمی نمی دهد، بلکه به معنای اینکه دلیلی نیست که ذهن ما به این شیوهٔ خاص کار کند و بر اساس اقتران امور با همدیگر که در گذشته تجربه شده، انتظاراتی در ما بوجود بیاورد. بنا بر این، وقتی هیوم می گوید جانوران بمراتب از آنچه فلاسفه گاهی تصور کرده اند، متعقل ترند، مقصودش در عین حال این است که خود مسا هم بمراتب از آنچه معمولاً تصور می کنیم به غرایزمان وابسته تریم.

دوستداران هیوم اغلب بشدت مخالف این برخورد روانی او با مسأله بوده اند و، بنا بر این، نظر او را به این صورت بمراتب ساده تر بیان کرده اند که: «بر اساس این مقدمه که امور در گذشته به طرز معینی با هم مقترن بوده اند، به هیچ طریق صحیح و معتبری نمی توان نتیجه گرفت که در آینده هم به همان طرز با هم مقترن خواهند بود.» البته شك نیست که هیوم چنین چیزی می گوید، اما آنچه می گوید به هیچ وجه منحصر به این نیست.

معلی: ظرافت و باریکی نکته در این است که تا پیش از عصر خود ما تصور میشد قانون علمی، قضیه ای صادق و کلی است که بسر تعدادی از مشاهدات یا آزمایشها یا مصداقها پیریزی شده است. هیوم نشان داد که برقر از کردن پیوند منطقی بین ایس دو غیسرممکن است. یکی از شواهد شیرین این موضوع، از تاریخ تدریس فلسفه بدست می آید. در کتابهای درسی منطق که از مدتها پیش از هیوم وسیعاً مورد استفاده بود، یکی از مثالهایی که همیشه تکرار می شد این بود که «هر قویی سفید است». البته شکی نبود که حقیقتاً از هزاران سال قبل هر قویی که به چشم هر اروپایی خورده بود

سفید بود. هزاران هزار قو دیده شده بود و حتی یکی نبود که سفید نباشد. ولی بعد که اروپاییها استرالیا را کشف کردند، قوی سیاه هم کشف شد. این شاهد شگفتانگیزی است بر این واقعیت که هر چند هزار و بلکه هر چند میلیون یا هر چند میلیارد و باری هم که مشاهده شده باشد فلان چیز چنین میلیون یا هر چند میلیارد و باری هم که مشاهده شده باشد. مشاهده هر قدر هم به دفعات متناهی صورت بگیرد و تعداد دفعات هر اندازه هم فراوان باشد، هیچ نتیجهٔ کلی از آن به ضرورت منطقی لازم نمی آید و البته در دنیای واقعیات، هر مشاهده ای که انسان واقعا انجام بدهد یا بتواند انجام بدهد، بناچار دفعاتش متناهی است. از طرف دیگر، چون هر قانون علمی، قضیه ای بناچار دفعاتش متناهی است، پس [بنا بر آنچه گفتیم] باید بپذیریم که نمی شود آن با منطقا را از مشاهداتی که مدتهای مدید تصور می شد شالودهٔ آن است، منطقا استنتاج کرد. چنین بینشی انفجار ایجاد می کرد و یا شاید حتی بشود گفت به هرج و مرج منجر می شد. کسانی که نخستین بار حرف هیوم را فهمیدند به نظرشان این طور می رسید که او زیر پای علوم را جارو می کند.

پاسمور: مسلم اینکه ایس افراد تصور می کردند نتایجی که نیوتن بدست آورده تا ابد ثابت و محرز است. اما امروز حتی خود دانشمندان عموماً قبول دارند که هیچ نظریهٔ علمی هر گز بکلی بی نیاز از تصحیح نیست و اصل بر این است که در هر زمان ممکن است بر بیفتد. فلاسفهٔ علم برای حفظ عقیدهٔ سابق، مدتی می گفتند آینشتاین غیر از ایس کاری نکرده که نظریهٔ گسترده تری ابدع کند و مکانیك نیوتن همچنان صحیح است و به شرط رعایت بعضی شرطهای خاص، هنوز ممکن است جایی در آن پیدا کند. ولی این حرف درست نیست. مکانیك نیوتن در دامنهٔ وسیعی از اوضاع و احوال هنوز بکارمی آید، اما در پارهای از مسائل، نظریهٔ نیوتن بکلی با نظریهٔ نسبیت آینشتاین تضاد دارد و انسان بناچار نتیجه می گیرد که اگر حق با آینشتاین باشد، نیوتن در بعضی از نکات خطا کرده است. همین طور، به طریق اولی، نه شیمی لاووازیه را می شود با نظریهٔ سابق فلوژیستون ا

phlogiston theory . ۱ «فرضیهای قدیمی در باب احتراق... در او اخر قرن هفدهم... [که بر طبق آن] در هر جسم قابل اشتخال مادهای بیرنگ و بی،بو و

سازگار کرد و نه داروین را با لامارك آشتی داد. فلسفهٔ هیوم پس از اینکه عاقبت بعد از بیش از یك قرن غفلت مورد مطالعهٔ جدی واقع شد، یقیناً در ایجاد این برخورد جدید با علم و مسلم گرفتن اینکه علم مصون از لغزش نیست، بسیار مؤثر بود.

متلی: با توجه به تأثیر فلسفهٔ هیـوم در کانت، نمیدانـم شما چطور می فرمایید که یك قرن از فلسفهٔ او غفلت شد. شایـد ایـن غفلت فقـط در انگلستان بود.

پاسمور: البته باید تصدیق کرد که هیوم در آلمان کانت را از «چرت جزمی ایش بیدار کرد. معنایی که کانت از ایس عبارت اراده می کند ایس است که او قبلاً به امکان تأسیس ما بعد الطبیعهٔ جزمی المعتقد بوده است. اما در سالهای بعد، عقیده و سیعاً بر این قرار گرفت که چون کانت جو اب هیوم را داده، پس دیگر احتیاجی به مراجعه به هیوم نیست. در انگلستان، یکی از پیروان کانت به نام گرین اسرای نجات هیوم از بو ته فراموشی زحمت فراوان کشید. ولی طنز قضیه در این است که گرین عمدتاً می خو است از هیوم به عنوان سلاحی بر ضد مکتب تجربی استفاده کند و فکر می کرد او از راه برهان خلف نشان داده است که عقیده به اصالت تجربه سرانجام به شکاکیت تام منتهی می شود.

میکی: برتراند راسل در تادیخ فلسفهٔ غرب، می گوید که ما از بسیاری جهات هنوز از هیوم جلوتر نرفته ایم. راسل هم در شرحی که در باب فلسفهٔ هیوم می دهد، راجع به همان مسائل عمده ای بحث می کند که من و شما

بی طعم و بی وزن که همان فلوژیستون است وجود دارد که هنگام احتراق از آن خارج می شود. نظریهٔ فلوژیستون تا زمان لاووازیه که برای اولین بار چگونگی واقعی احتراق را روشن ساخت، مقبول بدود.» دایرة المعارف فارسی (مترجم)

dogmatic slumber . ۱ کانت خود این عبارت را در کتابی به نام پیشگفتار بر هر ما بعد الطبیعهٔ آینده یا تمهیدات بکار برده است و می گوید هیوم چرت جزمی مرا پاره کرد. (مترجم)

<sup>2.</sup> dogmatic metaphysics (مترجم) مراكليست انگليسي. (مترجم) .(۱۸۳۶–۸۲) مترجم) .(۱۸۳۶–۸۲) عبلسوف ايده آليست انگليسي. (مترجم) 4. B. Russell, History of Western Philosophy.

بحث مسی کرده ایم به یعنی علیت و آیا اینکه قوانین علمی را می شود بر استقراء پیریزی کرد و بالاخره مسألهٔ «خود» و بعد می گوید هیوم در هر یك از این زمینه ها مسائل بنیادیی را صورتبندی کرده که تا امروز به طور قانع کننده حل نشده است. آیا شما با راسل در این خصوص موافقید؟

پاسمور: متأسفانه راسل هنوز درست می گوید، هر چند تقریباً هر روز شاهد نتایج کوششهای جدیدی هستیم که برای حل مسائلی که هیوم مطرح کرده است از چاپ بیرون می آید. البته، به همین و جه، افلاطون هم به به مسائلی بسیار بنیادی اشاره کرده که هنوز هیچ فیلسوفی به نحو عموماً قانع کننده موفق به حلشان نشده است. سؤال کردن و طرح مسائل در فلسفه بمراتب آسانتر از نتیجه گیریهای مورد پذیرش عموم است. با و جود این، شخص باید نبوغ داشته باشد که سؤالهای براستی بنیادی را صور تبندی کند و مسائلی را ببیند که پیشتر از آنها غفلت شده بود. افلاطون و هیوم کند و مسائلی را ببیند که پیشتر از آنها غفلت شده بود. افلاطون و هیوم مساعی فلاسفهٔ بعدی تغییر شکل داده است؛ ولی کسی که این سؤالها را جدی نگیرد، فیلسوف نیست.

مگی: هیوم چطور آدمی بود؟ احساسی کمه بهمن از خواندن آثارش دست میدهد این است که با مردی آراسته به صفات انسانی و فوق العاده جذاب روبرو هستم. آیا فکر می کنید در زندگی هم همین طور بوده است؟

پاسمور: دوست اقتصاددانش، ادام اسمیث، گفته است که بسرای یک انسان ممکن نیست بیش از این به درجهٔ کمال نزدیک شود. زندگینامه نویسان اخیراً در جزئیات زندگی هیوم تفحص کرده اند و حتی به یک مورد از هیچ عمل رذیلانه یا موذیانه ای در او بر نخورده اند. گاهی ممکن است کمی ملاحظه کار بنظر برسد که به هیچ وجه غیر طبیعی نیست. هیوم به آرایی در خصوص دین قائل بود که در جامعه ای که در آن زندگی می کرد مفبول عامه نبود. به وجود این، دوستانش می بایست متقاعدش کنند که بیشتر احتیاط به خرج بدهد و به اصرار آنها بود که از انتشار چندگفت و شنود دبه دین طبیعی در زمان حیاتش منصرف شد. گاهی هم شاید کمی مغرور و خود بسند باشد. اما با توجه به وضعی که داشت، گذشت کردن از این نقیصه آسان است، چون او نمی توانست از قدرت فکری فوق العادهٔ خودش نقیصه آسان است، چون او نمی توانست از قدرت فکری فوق العادهٔ خودش

آگاه نباشد.

اگر مرا به بزم فلاسفه در بهشت دعوت می کردند، دلم می خواست بهلوی هیوم بنشینم، گو اینکه فکر می کنم مشلا افلاطون از او فیلسوف بزر گتری است. هیوم گرمی و انسانیت دارد، تظاهر و ادعا در کارش نیست و در عین حال هم ظریف و بذله گوست هم جدی. خودش می دانست که به علت بیماری طولانی روده به مرگ نزدیك می شود. با و جود این، حتی در آستانهٔ مرگ و تا و تنی از ضعف میزاج یکسره از پا در نیامده بود، همچنان از دوستانش بها همان خوشرویی همیشگی پذیرایی می کرد. گزارش آخرین روزهای حیاتش را بهروایت جیمز بازول در دست داریم. بازول می دانست روزهای حیاتش را بهروایت جیمز بازول در دست داریم. بازول می دانست که هیوم معتقد به این نیست که زندگی جاوید خواهد داشت و، بنا بر این، منتظر بود با مردی و حشتزده رو برو بشود. اما هیوم، بر خلاف انتظار، آنچنان خوش خلقی و متانتی نشان داد که بازول سخت پریشان شد.

می این یکی از مصادیق آن حکم معروف است که سبك نگارش هر کس آیینهٔ خلق و خوی اوست. سبك نگارش هیوم تأثیر عظیم در دیگران گذاشت. شوپنهاور که خودش یکی از بزرگترین استادان نثر آلمانی بود، می گفت که سعی دارد آن طور به آلمانی بنویسد که هیوم به انگلیسی می نوشت. برتراند راسل که شاید بهترین نثر فلسفی را در این قرن نوشته (و جایزهٔ ادبی نوبل را برده)، پیداست که خواسته و دانسته تحت تأثیر شیوهٔ نگارش هیوم بوده است. همین طور ایر که در فلسفه یکی از زبردست ترین نویسندگان در دورهٔ ماست.

پاسمور: محاسن مسورد نظر هیوم در نثر نویسی یکی روانی بسود و دیگری شیوایی که امروز دیگر به هیچ وجه عموماً حسن به شمار نمی آید و اخیراً دیدم کسی می گوید اینگونه چیزها «قدیمی شده و ور افتاده» و دیگر در خور اعتنا نیست. تصور می کنم اسکار وایلد بود که یك بار گفت خطر قابل فهم نوشتن این است که ممکن است مچمان باز بشود. اکثر معاصران ما دیگر، برخلاف راسل و ایر، حاضر نیستند تن به چنین خطری بدهند. اما اینجا مسألهٔ سبك فقط به معنای سبك نگارش مطرح نیست. هیسوم و بعدا راسل و ایس و چند فیلسوف دیگر، ادامه دهندهٔ شیوهٔ انگلیسی خاصی در فلسفه گویی بوده اند که از اول در بیکن و هابز و حتی پیش از آنها در فلسفه گویی بوده اند که از اول در بیکن و هابز و حتی پیش از آنها در

ویلیام آکمی کاملاً نمایان است. فلاسفهٔ پیرو ایسن سنت همیشه سعسی داشته اند مطالب را روشن و روان بیان کنند و دیدهٔ نقاد داشته باشند و دلیل بیاورند و آنچه را واقعاً در دنیا می گذرد مدنظر قرار بدهند. هیچ کدامشان بنا را بر پذیراندن این مطلب بهما نمی گذارد که بعضی ذوات اسرار آمیز برتر از حس و تجربه و وجود دارد. بنای کار را بر کمترین تعداد ممکن از ذوات می گذارند و می گویند این ذوات را می شود به تجربهٔ عادی و ، فراتر از آن ، به تجربهٔ ظریف علمی پیدا کرد. این سبك فلسفه گویسی نسبتاً بی ادعاست و دست پایین را می گیرد ، گو اینکه ممکن است به نسبتاً بی ادعاست و دست پایین را می گیرد ، گو اینکه ممکن است به نتایجی کاملاً برخلاف آرای عامه برسد ، و بخصوص در صدد بزرگ جلوه نتایجی کاملاً برخلاف آرای عامه برسد ، و بخصوص در صدد بزرگ جلوه دادن انسان نیست. هیوم شاید نمونهٔ اعلای اصحاب آن باشد.

متی: رهیافت فلسفی هیدوم مشکل اساسیی بوجود می آورد که باید پیش از پایان این بحث مطرح کنیم. هیدوم به ما نشان می دهد که اغلب چیزهایی که مسلم می گیریم، چیزهایی است که نه به آنها واقعاً علم داریم و نه هر گز می توانیم علم داشته باشیم. از طرف دیگر می گوید و کاملا بحق که ممکن نیست بتوانیم بدون بسیاری از اعتقادها و عمل کردن به آنها، به زندگی ادامه بدهیم. خوب، ولی حالا که این طور است، چه ملاکهایی باید برای قبول اعتقادات اختیار کنیم؟ اگر علم پیدا کردن میسر نیست، چگونه باید اعتقادهایی را که پذیرفتنشان عقلایی است از اعتقادهایی که پذیرفتنشان عقلایی است از اعتقادهایی که پذیرفتنشان عقلایی است از اعتقادهایی

پاسمور: این سؤال بسیار مشکلی است. هیوم جایی در دساله وعده می دهد که دقیقاً بگوید تفاوت، به قول خودش، «شوق شاعرانه» با «اعتقاد جدی» در چیست. اما به این وعده و فیا نمی کند. در اوقاتی که حالت شکاکیت بر او غلبه دارد، طوری می نویسد که گویی تنها تفاوت در ایس است که وقتی به چیزی اعتقاد جدی داریم، تصوراتمان زنده تر و روشن تر و قوی تر از لحظاتی است که ، باصطلاح، فقط در عالم خیال سیر می کنیم، ولی در اوقات دیگر، رفتار «مرد فرزانه» را از رفتار «عوام» فرق می گذارد. می گوید «مرد فرزانه» هر اعتقادی را، هر قدر هم زنده و قدوی، اگر

<sup>1.</sup> transcendental

ریشهاش به اقترانات دائمی نرسد، رد می کند. از سخنان اوست که: «مسرد فرزانه به تناسب دلایل و شواهد موجود به امسور معتقد می شود». فراموش نکنیم که هیوم مخالف سرسخت، به قول خودش، «خرافات» است و، بنا بر این، باید راهی داشته باشد که نشان بدهد عیب معتقدات خرافی در چیست، چون به هر حال باید بپذیرد که مردم به اینگونه معتقدات غالبا ایمان قوی پیدا می کنند. شکاکیت و نقادی بآسانی در یك اقلیم نمی گنجند.

با همهٔ اینها، هرقدر هم از آنچه هیوم در این باره می گوید ناراضی باشیم، باید تصدیق کنیم که کسی که این مشکل آزاردهنده را پیش کشید او بود. فرض کنید پذیرفتیم که قوانین علمی به هیچ معنای دقیق و مطلق قابل اثبات نیستند و حتی احتمال صدقشان هم چندان قوی نیست. پس چرا با وجود این بهتر است که همان طور که تکنولوژیستها همیشه عمل می کنند و موفق می شوند، ما هم به گفته های دانشمندان تکیه کنیم تا به تصورات پوچی که به مغز این و آن می رسد و در کتابهای پرفروش شبه علمی چاپ می شود؟ این روزها که اختلافات بین دانشمندان دربارهٔ امسور غالباً حیاتی می شود؟ این روز در رسانه ها سر و صدا بلند می کند، پاسخ به این سؤال به جای آسانترشدن، سخت تر می شود.

هنگی: ممکن است دامنـهٔ سؤال را وسیعتر کنــم و بهرسم خــود شما پاسختان چیست؟

پاسمور: تصور نمی کنم پاسخ ساده ای برای این سؤال و جود داشته باشد. یکی از جوابها این است که مثلاً برخلاف تعلیمات فلان مرشد هندی که تازه سر از تخم درآورده، فرضیهٔ علمی تابع کند و کاو و رسیدگی دقیق و بی گذشت است. یکی از دلایل اعتراض به گرایش روزافزون دانشمندانی کمه پیش از اینگونمه مداقه و کند و کاو، بعجله «اکتشافاتشان» را اعلام می کنند، همین است. فضیلت خاص علم در این بوده که نقد و سنجش را به صورت نهادی درآورده است. کار اینگونه دانشمندان، پایهٔ آن فضیلت را سست می کند. در عصر هیوم، علم از این نظر هنوز در مرحلهٔ تکوین بود. نکتهٔ دیگر اینکه یافته های علمی با هم ارتباط منظم دارند و حد اعلای عدم منافات میانشان مشهود است. مثالی کمه در مورد قوی سیاه زدید، نمونهٔ خوبی نبود. مشاهدات عامه نشان داده بود کمه هر قویی سفید است؛ قضیه خوبی نبود. مشاهدات عامه نشان داده بود کمه هر قویی سفید است؛ قضیه

جنبهٔ علمی نداشت. همه می دانیم که در هر نوعی از موجودات غالباً تفاوت رنگ و جود دارد، چنانکه مثلاً در سگ و خرگوش دیده می شود. بنا بسر این، وقتی قسوی سیاه در استرالیا کشف شد، فقط اختلالی در یك نماد شاعرانه بوجود آمد و به هیچ و جه در علم خللی ایجاد نشد. اگر کسی به قویی برخورده بود که فی المثل انیدرید کربونیك استنشاق می کرد و ئیدروژن پس می داد، یا هیچ اثسری از DNA در او پیدا نمی شد، آن وقت چنین خللی بوجود می آمد.

فعلا جای این نیست که این مسألهٔ مسحورکننده را بیش از ایس بکاویم. اما هیچکدام از چیزهایی که گفته ام نباید حمل بسر ایسن شود که قضایای علمی از تصحیح بی نیازند. تنها حرف من این است که برای جدی گرفتن مدعیات علمی دلایل قوی وجود دارد، همان طور که دلایل قوی هست برای جدی گرفتن مدعیات مورخان یا سایر محققان، ولو بپذیریم که اینگونه افراد غالبا اشتباه می کنند، کمااینکه دفتر راهنمای تلفن و برنامهٔ ورود و خروج قطارها هم ممکن است غلط داشته باشد.

هگی: احساس مین این است که امروز اکثر میردم، از جمله بیشتر افراد تحصیلکرده، تصور می کنند علم مجموعه ای از امور قطعی ثابت شده است و فرض را بر این می گذارند که پیشرفت علمی عبارت از افزودن امور قطعی تازه به مجموعهٔ موجود است. هیر کس چنین تصویری از علم داشته باشد، از گفته های هیوم باید عبرت بگیرد. به عبارت دیگر، هیوم علاوه بر بسیاری خاصیتهای دیگری که برای میا دارد، هنوز کامیلا قیادر است آسودگی خاطر ما را بهم بزند.

پاسمور: شك نيست كه همين طور است. هيوم متفكرى بسيار ناآرامى برانگيز است، بخصوص براى عدة كثيرى كه، خواه دانشمند علوم طبيعى باشند خواه اهل ادب، هنوز اعتقاد راسخ دارند كه در علوم طبيعى جايى براى تخيل نيست، و متأسفانه شيوة آموزش علوم در مدارس هم به جاى اينكه جلو اين فكر را بگيرد، بهآن دامن مىزند. اينگونه افراد معتقدند كه براى رمان نويسى يا نقاشى يا كار گردانى فيلم مخيلة قوى لازم است، اما علم چيزى جز اين نيست كه وقتى كسى سرگرم فلان آزمايش است، فقط نگاه كند و ببيند چه مى گذرد و بر پاية اينگونه مشاهدات كنترل

شده، مقداری محاسبه کند و بعد یك قانون علمی بیرون بدهد. چنین تصوری البته ياوه است. شك نيست كمه خيلي از دانشمندان علوم طبيعي قوهٔ تخيل و ابـداع ندارنــد و كار يكنواخت ميكنند؛ ولــي خيلي از رمــاننويسها و هنرمندها و کارگردانها هم همینطورند و کارشان یکنواخت و بیروح است. هر کشف بزرگی ـ و حتی کشف هر اصل نسبتاً کـم اهمیت و کوچکی ـ نه فقط محتماج آزمایش و استدلال دقیق است، بلکه بــه جــولان قــوهٔ تخیل و ابداع نیاز دارد. در دساله دربارهٔ طبیعت انسانی، هرچه اندیشهٔ هیوم جلوتر می رود، تخیل هم که در ابتدا صرفاً قبوهٔ حصول صور خیالسی نسبتاً خفیف و بیرمقی از امسور مرکب حس نشده معرفی مسیشد، نقش مهمتر و خلاق تری پیدا می کند. (خفیف و بسیرمق که گفتیم، یعنی به نسبت خاطرهها). نظر هیوم این است که حتی عادیترین مشاهدات ما دربارهٔ دنیای اطـرافمان، متضمن بكارانداختن قوة تخيل است. اينطور نيست كــه بهنحو انفعالی محض جهان پیرامونمان را به حس درك كنیم. اگر چنین بـود، مـا مى مانديم و يك سلسله حسيات محض. اينكه ما اشياء را به تفكيك از حسياتمان درك مي كنيم، فقط به علت فعاليت دائم قوة تخيلمان است. هيوم بهدلیل محوریتی که برای تخیل قائل است کم کم به این عقیده می رسد که آنچه ما امروز اسمش را «واقعیت خام یا محض» می گذاریم با «نظریه» تفاوت مطلق ندارد. این عقیده که امروز بسیار رواج پیدا کرده، یکی از جذاب ترین و در عین حال ناآر امی بر انگیز ترین و یژگیهای فلسفهٔ هیوم است. متی : برکنده شدن «شناخت» ما و جهان از یکدیگر و فضایی که در نتیجهٔ ایس کار برای دیدهای تازه بوجود میآید، بــا مجالی کــه بهخلاقیت مىدهد، مىتواند بسيار آزادى بخش باشد. آينشتاين يك بار گفته است كــه اگر هیوم را نخوانده بودم، هرگز جرأت واژگون کردن علم نیوتن را پیدا نمی کردم. دو چیز در اینجا با هـم تو أمند: یکی قدرت بر هم زدن آرامش خاطر به نحو عمیق و دیگری قدرت آزاد کردن و برانگیختن قـوهٔ تخیل و ابداع. خواندن آثبار هیوم هنوز هم مانند روزی کمه او ایس آثبار را می نوشت، با همان طراوت و تازگی این دو کار را برای ما میکند.



## کانت

تمفت و تحو با جفری وارناك

## مقدمه

هیمی: اکنون چند نسل می گذرد که مردی که بیش از هرکس او را بزرگترین فیلسوف از زمان یـونانیان قدیم تـا امـروز محسوب می کنند، ایمانو بُل کانت بـودهاست. کانت در ۱۷۲۴ در شهر کونیگسبرگ در پروس شرقی بسه دنیا آمـد و همانجا در سن نزدیك بـههشتاد در ۱۸۰۹ در گذشت. بسیاری بذلهها گفته شده است دربارهٔ اینکه کانت تقریباً هیچ از کونیگسبرگ بیرون نرفت و هـر گز در تمام عمـر از ایالت زادگاهش پا بیرون نگذاشت بیرون نرفت و همچنین در این خصوص که آنچنان پای بند برنامهٔ روزانهٔ زندگیش بـود که مردم کونیگسبرگ براستی می توانستند ساعتهایشان را با لحظهٔ عبور او از برابر پنجرهٔ منزلشان میزان کنند. کانت هر گز ازدواج نکرد و زنـدگیش بر حسب ظاهر کاملا آرام و بیحادثه می گذشت. اما به هیچ و جه آن چوب بر حسب ظاهر کاملا آرام و بیحادثه می گذشت. اما به هیچ و جه آن چوب خشکی نبود که ممکن است از شرحی که دادم استنباط شود. برعکس، مردمخشکی نبود که ممکن است از شرحی که دادم استنباط شود. برعکس، مردم دانشگاه کونیگسبرگ که بیش از سیسال در آنجا سمت استادی داشت، بیان دانشگاه کونیگسبرگ که بیش از سیسال در آنجا سمت استادی داشت، بیان زیبا و درخشانش سر درسها زبانزد بود.

شگفت اینکه کانت اولین فیلسوف بزرگ عصر جدید بسود که در دانشگاه فلسفه تدریس مسی کسرد. دکارت و اسپینوزا و لایب نیتس و لاك و بارکلی و هیوم هیچیك فلسفه درس نمی دادند. حتی تا یك قرن بعد از کانت، یعنی سدهٔ نوزده هم، حال به همین منوال بود. تنها استثنای بارز هگل بود، ولسی شوپنهاور و کرکه گور و کارل مارکس و جان استورات میل و نیچه

<sup>1.</sup> Königsberg

هیچکدام فیلسوف دانشگاهی نبودند. نیچه حتی دانشگاه را ره اکرد تا فیلسوف شود. در عصر جدید، فقط و قتی به قسرن بیستم می رسیم، می بینیم تقریباً همهٔ فلاسفهٔ بزرگ اهل دانشگاهند. اینکه آیا حرفه ای شدن فلسفه به این طرز، خوب بوده یا نه، جای حرف دارد، ولی مسلم اینکه گزیری از آن نبوده است.

باری، بر گردیم به نخستین کس از استادان بررگ دانشگاه. نوشته ـ. های ایام جوانی و اوایل میانسالی کانت شهرت وسیعی نصیب او کرد، ولى امروز هيچكدام از اين آثار، مگر تعدادي بسيار اندك، خواننده ندارد. پایهٔ آوازهٔ پایدار کانت، سلسله نموشتههایی است کمه همه بعد از پنجاه و هفت سالكي او بتدريج منتشر شدو انتشارشان همچنان پس از هفتاد سالكيش هم ادامه داشت. پس اینجا شاهد اتفاق بسیار نادری هستیم و می بینیم نابغه آفرینندهٔ طهراز اولسی بزرگترین کارهایش را در اواخه میانسالی و روزگار پیری پدید آوردهاست. به تصدیق همه، شاهکار کانت کتاب نقد عقل محض است که در ۱۷۸۱ به چاپ رسید و او ایسل به هیچ و جــه درست فهم نشد. بنا بــر این، کانت دو سال بعد، مباحث محوری آن کتاب را در مجلد كوچك و جداگانهاى بـهنـام پيشگفتاد [بر هر ما بعدالطبيعة آينده] ايا تمهیدات] به چاپ رسانید و پس از چندی، تحریر دوم نقد عقل محض را با تجدید نظیر کلی، در ۱۷۸۷ انتشار داد. پس از آن، بسرعت دومین نقد بسزرگ او، نقد عقل عملی، در ۱۷۸۸، و نقـد سـوم، نقد قوهٔ حکم، در و ۱۷۹ منتشر شد. در این اثنا، کانت کتاب کوچك دیگری هم موسوم به مبادی بنیادی ما بعد الطبیعة اخلاق [یا بنیاد ما بعد الطبیعة اخلاق] در ۱۷۸۵ منتشر کرد که به رغم عنوان ثقیاش، از آن زمان تا امروز تأثیر عظیم در فلسفة اخلاق داشتهاست.

<sup>1.</sup> Immanuel Kant, Critique of Pure Reason.

<sup>2.</sup> Immanuel Kant, Prolegomena [to Any Future Metaphysics].

<sup>3.</sup> Immanuel Kant, Critique of Practical Reason.

<sup>4.</sup> Immanuel Kant, Critique of Judgment.

<sup>5.</sup> Immanuel Kant, Fundamental Principles of the Metaphysics of Ethics.

کسی که برای بحث در بارهٔ آثار کانت با مـن در اینجا حضور دارد، یکی از فلاسفهٔ مشهور معاصر، سر جفری وارناك، رئیس كالــج هرتفورد، در آكسفورد و معاون سابق آن دانشگاه است.

<sup>1.</sup> Sir Geoffrey Warnock

<sup>2.</sup> Hertford College

## بحث

می نانت در فلسفهٔ جدید یکی از بزرگتریدن کسانی بدوده که خواسته است نظام یا دستگاهی یکپارچه بنا کند و یکی از بدتسریدن دشواریهای شرح و بیان هر دستگاه یکپارچه این است کده درست بددلیل اینکه هر چیز را چیز دیگری سرجایش نگه داشته، معلوم نیست ابتدا بداید از کجا وارد شد، چون از هرچه شروع کنید، خدود آن مشروط و موکول بسه چیز دیگری است. بدنظر شما، بهترین نقطهٔ ورود بددستگاه کانت از جهت شرح و بیان آن، کدام است؟

وارنائ : بعدون شك این مشكل و جدود دارد. یکی از آشكار تریس خوبیهای كانت، توانایی او برای سازگار كردن بسیاری نظرهای مختلف در طیفی بسیار گسترده، به طرز جامع و منظم است. ولی، به عقیدهٔ من، نكتهٔ مهمی كه در ابتدای بحث راجع به كانت باید رعایت شود این است كه از اول به صحبت جنبهٔ بیش از حد فنی ندهیم. مثلا گاهی طوری او را معرفی می كنند كه گویی مانند یك داور فلسفی، مناظرهای را در بارهٔ خوبیها و بدیهای مكتب عقلی و مكتب تجربی هدایت می كند یا در این خصوص مشغول بحث است كه حقایق تركیبی ضروری چگونه امكان پذیر می شود، یا به هرحال سرگرم مسألهای بظاهر فنی از این قبیل است. البته حرفی نیست كه كانت در واقع به این مسائل توجه فر او آن داشته؛ اما برای پیدا كردن نقطهٔ آغاز، تصور می كنم باید باز هم عقبتر برویم و به موضوع بمراتب و سیعتر و ساده تری برسیم كه مسادر این مسائل دیگر بوده است و آن، به نظر من، علاقهٔ كانت به تعارض ظاهری یافته های علوم طبیعی زمان او با معتقدات بنیادی ما در اخلاق و دین است. كانت عقیده داشت كه نوعی معتقدات بنیادی ما در اخلاق و دین است. كانت عقیده داشت كه نوعی تعارض یا منافات ظاهراً بدیهی در این زمینه و جود دارد.

مكى: بهعقيدهٔ او، اين تعارض عبارت از چه بود؟

وارناك: تصور می كنیم تعارض محوری به ساده ترین صورت عبارت از این بود كه بنظر می رسید این یكی از پیشفرضها یا اصول موضوعی و به به نظر كانت، یكی از پیشفرضهای درست و معتبر علوم طبیعی است كه هر چیزی كه روی می دهد، موجبی در رویدادهای پیش داشته و همیشه قانونی هست كه بر اساس آن می شود گفت با مفروض بودن شرطهای مقدم بر هر رویداد، هیچ چیز دیگری جیز آنچه روی داده ممكی نبود روی بدهد.

مگی: صحبت ما مربوط میشود بهرویدادهای جهان طبیعی و فیزیکی...

وارفاك: ... بله، جهان فيزيكي. از طرف ديگر، وقتي راجع بهرفتار و كردار خودمان ما بخصوص تنگناهايمان از نظر اخلاقي ما فكر ميكنيم، به اين عقيده مي رسيم كه راههاي مختلفي پيش پا داريم و كارهاي متفاوتي مي توانيم بكنيم و، بنا بر اين، بايد در قبال آنچه ميكنيم مسؤوليت بپذيريم و ايس حكم در مورد ديگران هم صادق است. پس اين يكي از موضوعات بود، به اين معنا كه كانت فكر مي كرد ظاهر أ بديهي است كه چنين چيزي با يكي از پيش فرضهاي اساسي علوم طبيعي تناقض دارد.

متحی: پس مسأله به این شکل در می آید که در جهانی که حرکات هر قسم ماده تابع قوانین علمی است، چگونه ممکن است حرکات آن دسته از اجسام مادی که بدنهای انسانهاست تابع ارادهٔ آزاد یا اختیاری باشد؟

وارناك: بله. مسألهٔ دیگری كه توجه كانت را جلب می كرد این بود كه خدا چگونه با جهانی جور در می آید كه ذاتاً مكانیكی و تابع موجبیت فیزیكی است. اگر اصل بر ایس قرار بگیرد كه تعلیل فیزیكی همیشه می تواند جامع و مانع باشد، دیگر چه جایی برای خدا باقی می ماند و چه كاری از دست او بر می آید؟

متلی: البته کانت نه اولین فیلسوف و نه حتی اولین فیلسوف بزرگی بود که متوجه این مسائل شد، اینطور نیست؟

وارناك: نه، مسلماً نبود، اين مسائل در سراسر قسرن هجدهم ـ از زمان، باصطلاح، جهش بزرگ علوم طبيعى در اواخسر قرن هفدهم ـ يكى از دلمشغولیهای عمدهٔ فلاسفه بود. مثلاً از میان پیروان مکتب تجربی، بارکلی خاطرش بهاینگونه مسائل مشغول بود، و از میان پیروان سنت فلسفی بقیهٔ اروپا [به استثنای انگلستان] که خود کانت هم مطابق آن بار آمدهبود، لایبنیتس. نه، کانت یقیناً اولین نفر نبود.

مگی: چراکانت اینقدر عمیه آاز کوششهای پیشینیانش برای حل این مسائل ناراضی بود؟

وارناك: براى اينكه معتقد بود \_ و، بهنظر من، كاملاً بحق \_ كه پیشینیانش معمولاً سعی کرده اند این تعارضات را با دست کم گرفتن مدعیات علوم طبیعی رفع کنند یا خاتمه بدهند. ایس عقیده یقیناً در مورد بارکلی صحیح است و تصور می کنیم در مورد لایب نیتس هم صدق کند. اسلاف كانت خواسته بودند نشان بدهند كه معتقدات اساسي دانشمندان علوم طبيعي واقعاً \_ يا به هر حال، «مآلاً » \_ حقيقت ندادد و، بنا بــر ايــن، علوم ظبیعی را می شود به مرتبهٔ پایینتری تنزل داد و منکر این شد که علوم بتوانند در صحنهٔ رقابت، با اصول و ادلهٔ مابعدالطبیعی برابری کنند. کانت عقیده داشت که سابقهٔ امر نشان میدهد که راه درست ایس نیست؛ حتی می شود گفت که او معتقد بوده که قضیه در واقع برعکس است چـون، از طرفی، علوم طبیعی ظاهراً بخوبی جلو میرود و هر پیروزی و پیشرفتی را با پیروزی و پیشرفت دیگری پشت سر می گذارد و همه همعقیده اند که چه چیزی ثابت شده و چه چیزی نشده و، از طرف دیگر، آنچه مانند میدان جنگ شلوغ و در هم ریخته ای بنظر میرسد، فلسفه است. هیچ دو فیلسوفی در بارهٔ هیچ چیزی با هم چندان تو افق نظر ندارند و هیچ نظریدای نیست كه بيش از چند سال مقبول بماند و كسى آن را ابطال نكند و قس عليهذا. پس این یك جنبهٔ قضیه بود. جنبهٔ دیگری كه حتی بیشتر اهمیت داشت این بود که کانت تصور می کـرد خصوصاً هیوم تردیدهای جـدی در بارهٔ اعتبار خود فلسفه برانگیخته و بـهطور جدی در این باب شك ایجاد كردهاست كه آیا اصولاً آنچه فلاسفه میخواهند بکنند از لحاظ عقلی امکانپذیر است یا نه. کانت عقیده داشت که دعوت هیوم به توان آزمایی (البته اگر بشود چنین اسمی به آن گذاشت) اقتضا دارد که هرکسی که بخو اهد فیلسوف بشود اول از خودش بپرسد که آیا کاری که میخواهم بکنم حتی علی الاصول شدنی

است یا نه.

مگی : یکی از سخنانی که اغلب از کانت نقل میشود این است ک ه هیوم مرا از چرت جزمی بیدار کرد. تصور میکنم منظور شما هم همین است.

وارناك : بلد.

مگی: ایس بیداری بهچند معنا بسود؟ هیسوم، کانت را نسبت به چسه چیزی بیدار کرد؟

وارفاك: مسأله باجمال و بهزبان ساده از این قرار بود كه هیوم و فلاسفهٔ دیگری مثل لایب نیتس که در این باره فکر کرده بو دند، این نظر کلی را پذیرفتهبودند که همهٔ قضایا را بهطور جامع و مانع مسیشود بهدو قسم تقسیم کرد: یکی قضایایی که گاهی به آنها «حقایق عقلی۱» می گفتند (و کانت اسمشان را قضایه ای تحلیلی تکذاشته بود) و ، بسه تعبیری ، بنا بسه تعریف یا بر حسب معنای طرفین قضیه، صادق بودند. مثال سادهٔ اینگونه قضایا این است کمه مربع چهار ضلع دارد یا دوچرخه دو چرخ دارد. عقیده بر این بود که چنین قضایا به طور «پیشین<sup>۱</sup>» یا به استقلال از تجربه و ب البته ضرورتاً \_ صادقند. دیگری، قضایای مفید اطلاعات تازه و غیربدیهی است که غیر از آنچه در طرفینشان مضمون است، افادهٔ چیز دیگری هم مي كنند. گفته مي شد كه اين قضايا البته حاوي اطلاعات تازه اند، ولي ممكن نیست صدقشان ضروری باشد [یعنی بـهصورت سلبی بـهتناقض منـجر نشوند]. چنین قضایای «امکانی ۱» ممکن است صادق باشند یا کاذب و صدق یا کذبشان بر پایهٔ تجربه با مشاهده با آزمایش معلوم میشود. هیـوم می گفت ـ و به نظر کانت، درست می گفت ـ که اگر چنین چیزی صحیح باشد، فلسفه در تنگنای بدی گرفتار میشود چون، از طرفی، یکی از علوم تجربی نیست که بر مشاهده و آزمایش پیریزی شده باشد و، از طرف دیگر، کسی حاضر نیست بپذیرد که کار فلسف منحصر است به تکرار معدوم یا

<sup>1.</sup> truths of reason 2. analytic propositions

۴. terms، غرض موضوع و محمول قضیه است. (مترجم)

<sup>4.</sup> a priori 5. independently of experience

و. contingent، يا ممكن الصدق. (مترجم)

«همانگویی<sup>۱</sup>» و تحلیل الفاظی کـه در سخنگفتن و فکرکردن بکارمسیبریم. سؤال هیوم این بود که اگر فیلسوف این دو کار را نمیکند، آیاکا دیگری هم هست که بتواندبکند؟

متحی: مگر هیوم ـ و کانت بعد از او ـ متوجه نبودند که تقسیم قضایا بهطور جامع و مانع به این دو قسم، نه تنها برای فلسفه بلکه بسرای علموم طبیعی مشکل ایجاد می کند، زیرا قوانین علمی برخوردار از کلیت نامحدود هـم قضایای تحلیلی محض یـا صرفا مفید اطلاع از ایسن یـا آن و اقعیت خاص نیستند، و نه منطقاً به قیاس قابل استنتاجند و نـه بـر اساس تجربه قابل اثبات؟ حتماً هیـوم و کانت تـوجـه داشتند کـه ایـن مشکل گریبانگیر کل معرفت بشری است.

واکنش نشاندادند. هیوم، بهنظر من، فکر می کرد که علوم [طبیعی] صرفاً بهمورت مجموعهای از فرضیههای تجربی بخوبی پیش می روند. علم بهموعهای از فرضیههای تجربی بخوبی پیش می روند. علم [طبیعی] به هیچ وجه نمی خواهد ضرورت چیزی را ثابت کند [به این معنا که بگوید نفی آن مستلزم تناقض است] و ادعا ندارد که مقوم مجموعهای از شناختها[ی یقینی] است. نظر کانت این بود که اعتقاد به بخش بندی جامع و مانع قضایا فقط به این دو قسم، خطاست و باید خطا باشد چون گرچه می شود گفت که فلاسفه صالح برای این نیستند که قضایایی بیاورند هم ترکیبی و هم ضروری دیعنی نه تحلیلی و نه امکانی و ولی کاملا روشن است که اینگونه قضایا به طور عادی در علوم طبیعی و ریاضیات وجود دارند. بنا بر این، کانت بر این عقیده بود که هرقدر هم کسی ریاضیات وجود دارند. بنا بر این، کانت بر این عقیده بود که هرقدر هم کسی و شبههای در علوم و ریاضیات هست که نمه تحلیلی است و نه تجربی و شبههای در علوم و ریاضیات هست که نمه تحلیلی است و نه تجربی و

ملکی: یعنی قضایایی که دربارهٔ دنیا صدق می کنند اما ممکن نیست از مشاهدهٔ دنیا نتیجه شده باشند.

وارناك: بله، يعنى قضايايي كه صدقشان را ميشود صرفاً با استدلال

<sup>1.</sup> tautology 2. synthetic [propositions]

ثابت کرد و کانت اسمشان را قضایای «ترکیبی پیشین<sup>۱</sup>» میگذارد. مگی: اگر اینگونه قضایا در مسورد دنیا صدق میکنند ولی در عین

حال از مشاهده یا تجربهٔ دنیا بدست نمی آیند، پس از کجا می آیند؟

وارناك: جان كلام درست در همین است. اینجا باید به فرقی توجه كنیم كه كانت نهایت اهمیت را به آن می داد و آن فرق، به قول او، فرق «شیء فی نفسه » است بیا جهان آن طور كه «در نفس خودش» و جود دارد بیا «نمودها». در مورد شیء فی نفسه كانت می گوید ما هیچ خواستی نمی توانیم داشته باشیم: شیء فی نفسه همان طور است كه هست و هیچ كاری از دست ما در این باره بر نمی آید. اما وقتی می رسیم به دنیا آن طور كه نزد ما به تجربه در می آید و آن طور كه وقتی تجربه به آن تعلق می گیرد به ما به تجربه در می آید و آن طور كه وقتی، به قول او، می رسیم به دنیای ظاهر می شود به عبارت دیگر، وقتی، به قول او، می رسیم به دنیای و «نمودها» به كانت می گوید مطلب تفاوت می كند چون، به ادعای او، شروطی هست كه هر دنیایی كه قرار باشد اساساً مورد تجربههای ممكن در شروطی هست كه هر دنیایی كه قرار باشد اساساً مورد تجربههای ممكن

متى : يعنى تجربهٔ ممكن الحصول براى ما.

الحصول واقع شود، بايد واجد آن شروط باشد.

وارفاك: براى ما و حدماً بايد اضافه كرد - براى هركس و همه كس. كانت معتقد بود اين نكته داراى بالاترين اهميت است كه جهان، مورد هشتولا تجربه است براى تعدادى نامحدود از ذهنها يا فاعلهايى كه تجربه نزدشان حاصل مى شود و هر «جهانى» بايد اين طور باشد. حرف كانت اين است كه اگر بناست چنين جهانى و جود داشته باشد - يعنى جهانى كه بتواند براى جامعة اذهان حاصل كنندة تجربه، مورد مشترك تجربه و سخن و شناخت واقع شود - بايد واجد بعضى شرطها باشد. بنا بر اين، به طور پيشين [يعنى به استقلال از هرگونه تجربه] مى شود گفت كه «نمودها» بايد واجد اين شروط باشند.

متحی: لطفاً ببینید آیـا بیان آنچه فرمودید به این شرح درست است یا نه. آنچه ما می توانیم تجربه کنیم یـا ادراك کنیم یا بشناسیم البته و ابسته است به اینکه چه وجود دارد که تجربه یا ادراك یا شناخته شود؛ اما از این

<sup>1.</sup> synthetic a priori [propositions]

<sup>2.</sup> thing-in-itself

<sup>3.</sup> appearances

گذشته، لزومآ وابسته به این هم هست که چه دستگاهی در ما برای تجربه کردن و ادراك کردن و شناختن و جود دارد. چگونگی ایس دستگاه، امری امکانی است [یعنی می تواند این طور باشد یا هر طور دیگر]. به عنوان مثالی که از عصر خودمان گرفته شده باشد، این طور پیش آمده کسه ما فقط برای دریافت بعضی امسواج الکترومغناطیسی با فلان بسامدها مجهز باشیم نسه سایر امواج، بدن ما می تواند با گرفتن اشعهٔ نسورانی به ادراك اطرافش موفق شود اما این کار را با امواج رادیویی یا اشعهٔ ۱ نمی تواند بکند. با وجود این، می شود تخیل کرد که امکان داشت و اقعیت را به طرزی غیر از طرز موجود دریاییم. کانت می گوید که با توجه به این وضع، بسرای اینکه طرز موجود دریاییم. کانت می گوید که با توجه به این وضع، بسرای اینکه با با دستگاهی که داریم با آن طرف شویم. معنای این گفته این است که ما قادر به ادراك یا حصول تجربه از هیچ چیز دیگری نیستیم، نه اینکسه هیچ چیز دیگری ممکن نیست وجود داشته باشد.

وارد ملاحظات صرفاً تجربی در باب چگونگی دستگاه حسی ما بشود و وارد ملاحظات صرفاً تجربی در باب چگونگی دستگاه حسی ما بشود و بگوید گوش و چشم و دیگر اندامهای حسی ما چگونه است. به عقیدهٔ من حرف او کلی تر از این است و میخواهد بگوید تصور ذهن یا فاعلی که تجربه حاصل می کند و با دنیا به عنوان چیزی که تجربه به آن تعلق می گیرد روبروست، ایجاب می کند که این ذهن یا فاعل دارای فلان گونه تواناییهای حسی و فلان تواناییهای عقلی برای ادراك کلیات باشد. کانت نمی خواهد بگوید که این تواناییهای عقلی برای ادراك کلیات باشد، کانت نمی خواهد بگوید که این تواناییها حتماً باید این طور یا آن طور باشند، البته سوای بعضی جهات بسیار کلی. برای او اهمیت ندارد که مثلاً آیا چشم ما با چشم شاهین یا راسو تفاوت می کند یا نه. ادعای کلی او ایس است که ذهن یا فاعلی که میخواهد تجربه حاصل کند، باید راهی برای است که ذهن یا فاعلی که میخواهد تجربه حاصل کند، باید راهی برای است که ذهن یا فاعلی که میخواهد تجربه حاصل کند، باید راهی برای است که ذهن یا فاعلی که میخواهد تجربه حاصل کند، باید راهی برای ادراك یا قوهای، به اصطلاح او، برای «شهود حسی» داشته باشد.

مگی: پس نکته ایس شد که فاعل یا ذهبن ادر ال کننده از حیث اینکه فاعل یا ذهبن ادر الکننده است دناچار از بکار انداختن بعضی

<sup>1.</sup> sensible intuition

استعدادها در خودش است و فقط هر چه با این استعدادها و فق بدهد ممکن است به تجربه دربیابد.

وارناك: دقيقاً همين طور است.

ملکی: به عقیدهٔ من، این چیزی به ود که ماهیت و معنایش هرگز به فکر هیچ فیلسوفی پیش از کانت نرسیده بود.

وارفاك: ند، بدنظر من، حقیقتاً بدیع و تازه بسود. البته از بعضی قطعهها در هیوم ممكن است چنین بنظر برسد كه او قبل از كانت به فكر این نكته افتاده بود: قطعه هایی كه هیوم در آنها شرح می دهد چگونه ما بسر اساس داده های تجربه شده یا «ارتسامات،»، برای خودمان تصویری از جهان اشیاه و اعیان می سازیم. ولی او همهٔ ایس مطالب را به عنوان گوشه ای از روانشناسی تجربی مطرح كسرده است. فكر اساسی و براستی بدیع كانت این بسوده كه اینها شروط لازم امكان حصول تجربه است، نه صرفاً مشتی و اقعیات در بارهٔ خود تجربه.

مگی: نظر تازهای که کانت بر این اساس در بارهٔ ماهیت شناخت انسانی پیدا کرد چه بود؟

وارفاك: كانت مدعی بود كه اگر كسی با دقت كانی فكر كند و استدلال را به اندازه كانی ادامه بدهد، خواهد توانست آنچه را او «صورت» هر تجربه ممكن الحصول می نامد، مشخص كند. او اسم این برنامه را «ما بعد الطبیعه طبیعت بیا گاهی «مابعد الطبیعه تجربه به می گذارد. آنچه در اصطلاح او «ماده تجربه به گفته می شود، مسأله ای امكانی است؛ یعنی امر واقع تجربی این است كه امكان دارد فلان چیز روی بدهد یا فلان چیز دیگر. ولی كانت معتقد است كه می شود با فكر كردن مشخص كرد كه هر تجربه ممكن الحصول باید، به اصطلاح او، چه «صورتی» داشته باشد، چنین چیزی عبارت خواهد بود از مجموعه ای از نظریات كه نه تنها به شما می گوید صورت ذاتی جهان چیست و، بنا بر این، اطلاعی در باره خود جهان به شما می دهد، بلكه همچنین مبین بعضی امور ضروری یا واجب جهان به شما می دهد، بلكه همچنین مبین بعضی امور ضروری یا واجب

<sup>1.</sup> impressions 2. metaphysic of nature

<sup>3.</sup> metaphysic of experience 4. Matter of Experience

<sup>5.</sup> Form 6. essential form

خواهدبود که محال است طور دیگری باشند.

معی: و چون قضایایی هستند که چنین کاری می کنند، پس لایب نیس و هیدوم اشتباه می کردند که می گفتند هر قضیه مفید معنا باید یما تحلیلی و پیشین باشد (یعنی به حکم ذات طرفین قضیه و قواعد حاکم بسر کاربرد آنها، صادق یا کاذب باشد و پیش از آنکه مصادیق خارجی پیدا کند معلومی بدست بدهد) یه ترکیبی و پسین (یعنی صادق یها کاذب باشد بسر حسب مشاهدهٔ چگونگی امه ور در دنیای حس و تجربه و، بنا بر این، فقط پس از وقوع تجربه، معلوماتی به ما بدهد، چون ابنگونه شناخت به تجربه بستگی دارد). قضایای نوع سومی هم هست که ترکیبی و معذلك پیشین ایا مستقل از تجربه است، یعنی راجع به دنیاست ولی صحت و اعتبارش بر اساس تجربه معلوم نمی شود؛ ممکن است دربارهٔ دنیا صدق بکند یا نکند، اما از پیش [از حصول تجربه] معلومی بدست می دهد. ممکن است مثالی از این نوع قضایا بیاورید؟

وارآناك: اینگونه قضایا، بسه كلسی تسریسن بیسان، بسه دو دسته تقسیم می شوند. اول كانت می رود بسه سراغ آنچسه اسمش را صورت حسس [یسا حساسیت] می گذارد، یعنی مكان و زمان، و می گوید كه طبیعت حسی ما مكان و زمان را بر تجربه های ما سیعنی برجهان به عنوان مورد یسا متعلق تجربه سی بار می كند...

مگی: معذرت میخواهم، باید کلامتان را اینجا قطع کنم چون فهم این موضوع بسرای خیلی از مسردم فوق العاده دشدو از است. کانت می گفت مکان و زمان ویژگی شیء فینفسه نیست...

وارفاك: بله، درست است ...

مكى: ... بلكه وجوه گريزناپذير تجربهٔ ماست.

وارناك: همين طور است.

متلی : بنا بر این، گرچه ما فقط در این دو بعد می توانیم تجربهای از دنیا حاصل کنیم، نمی شود گفت که مکان و زمان مستقل از ما و تجربهٔ مسا و جود دارند.

<sup>1.</sup> a posteriori



ايمانو ئل كانت (١٨٠٤ - ١٧٢٤)

وارناك: يقيناً همين طور است. اگر بپرسيد: «پس آفرينش آنگونه كه فی نفسه هست چه می شود و چه نظم و ترتیب مکانی و زمانی بروز می دهد؟» کانت می گوید: «این موضوعی نیست که قابل بحث باشد.» تنها چیزی که، به نظر او، می شود درباره اش صحبت کرد دنیایی است که تجربهٔ ما به آن تعلق می گیرد و بـهمـا نمایان مـی شود. دربارهٔ هر دنیای قابل تصوری از این قبیل \_ صرف نظر از هر شیئی که در آن باشد و هر واقعهای که در آن روی بدهد \_ ایـن طور می شود گفت کـه اشیاء در آن، بعد یا امتداد مکانی خو اهند داشت و باید جایمی را اشغال کنند، و وقایع رویدادشان زمان می گیرد و تابع توالی منظم زمانی خواهند بود. این حکم، به عقیدهٔ کانت، در مورد هر شیئی که متصور باشد و هر واقعهٔ ممکن، ضرورتاً باید مصداق داشته باشد. اما او حتى به اين حد بلند پروازى هم اكتفا نمي كند و ادعاى درخور توجه و بههرحال مناقشه برانگیز دیگری به میان می آورد و می گوید مشخصات تفصیلی صورت مکان و صورت زمسان را، بترتیب، هندسه و حساب بدست می دهند و از این طریق است که خود هندسه و حساب «ممکن» می شوند. هندسه و حساب عبارتند از مجموعهای از قضایهای «ترکیبی پیشین» - نه امکانی یا تحلیلی - او بهاین جهت این خصوصیت را دارند که صورتهای تجربه، یعنی شروط ممکنشدن تجربه را مشخص مي کنند

مگی: به عبارت دیگر، مجموعه ای هستند از شناختها، و شناختی که بهما میدهند پیش ۱ داینکه آن شناخت همر گونه مصداق تجربی ممکن پیداکند، بهما دادهمی شود.

وارفاك: البته این نظر كانت است ولی، به عقیدهٔ مین، بخصوص از این جهت جای بحث دارد كه آیا مفاهیم مكانی و زمانی براستی به معنای ساده و سرراستی كه ظاهر ا منظور كانت است، فقط به هندسه و حساب

محدود میشوند.

ملی: مقصودتان این است که موضوع هنوز هم محل مناقشه است. وارفاك: بله، بشدت.

متلی: خوب، حالاً با در دست داشتن قضایای ترکیبی پیشین...

وارناك: اجازه بدهيد... ميخواستم بكويم كه كانت قضاياي تركيبي پیشین را به دو دستهٔ بزرگ تقسیم میکند. تا اینجا فقط با یك دسته سر و كار داشته ايم، يعنى قضايايمي كه صورتهاى حس [يا حساسيت] را معين مي كنند. اگر اجازه بدهيد اجمالاً بهدستهٔ دوم هـم اشارهاي بكنيم. به نظر کانت، صورتهای دیگری هم هستند که او بهآنها می گوید صورتهای فهما و ما ممكن است اسمشان را صورتهای اندیشه ۲ بگذاریم. فكر می كنم اصل بنیادی بحث او در اینجا این است که هر جهانی که تجربه بتواند به آن تعلق بگیرد و خبری عینی بشود از آن داد که (گاهی) صدقش معلوم باشد، ضرورتاً باید از بعضی جهات منظم و قابل پیشبینی باشد. کانت میخواهــد نشان بدهد که بر این اساس می توانیم اصل نیوتنی وجوب کلی علیت را به عنوان شرط امکان پذیرشدن فهم و شناخت عینی، استنتاج کنیم. چیزی کـه شاید خردپذیر نیست اینکه بعد او همچنین می خواهد نشان بدهد که قانون نیوتن دربارهٔ بقای ماده هم مبین شرط امکان پذیرشدن تجربه است. پس ملاحظه می کنیم که او اینجا سعی دارد پای فیزیك را بهمیان بكشد. همان طور که قبلاً سعی کرده بود ریاضیات را به مناسبت صورتهای حس وارد بحث کند، حالا میخواهد اصول بنیادی علوم طبیعی را بهمناسبت صورتهای فهم وارد کند. باید تصدیق کرد که کمر بهاقدام بلندپروازانهای بسته است! ملی: پس کم کم میرسیم بهخطوط پیرامونی تصویر تمام نمای شناخت انسانی. منتها تصویر به قدری بزرگ است که باید برای برجسته کردن سیماهای عمدهاش کمی اینجا مکث کنیم. کانت می گوید از آنجا که ادراکها و تجربه های ما همه از راه دستگاه حسی و ذهنی ما به ما می رسند، همه به صورتهایی و ابسته بـهحس و و ابسته بهذهن حاصل می شوند. ما بـهچیزها آنگونه که در نفس خودشان هستند [شيء فينفسه] مستقيماً دسترس نداريم،

<sup>1.</sup> Forms of the Understanding

<sup>2.</sup> forms of thought

یعنی به نحوی که بدون میانجی گری صور حسی و صور فهم ما به ما برسند.

وارناك: و اصولاً معنا ندارد که بگوییم چنین امکانی برای ما هست.

مگی: خوشحالم که روی این نکته تأکید گذاشتید. خوب، پس صرف نظر از اینکه صورتهای دریافت ما چه باشند، هر تجربهٔ ممکن الحصول باید برای اینکه تجربهای برای ما باشد، با آن صورتها تطبیق کند.

وارفاك: كاملاً درست است.

متمی: بخشی از برنامه ای که کانت بسرای خسودش قسرارمسیدهد، تحقیق کامل در این باره است که ماهیت آن صورتها چیست. اگر این تحقیق کامل و موفقیت آمیز باشد، بهما خواهدگفت که حدود هسر شناخت ممکن [برای بشر] چیست. درست است؟

وارقاك: بلد.

مکی : و هر چـه خارج از آن حـدود قرار بگیرد، نــزد مــا شناختنی نیست. از جمله نتایجی که کانت می گیزد یکی این است کسه همر جهان بسه تجربه در آمدهای که نود دهن یا فاعل تجربه کنندهای ادراك شدهباشد، باید در دو بعد مکان و زمان تابع نظم و ترتیب بنظر برسد، اما خود مکان و زمان باستقلال از این ترتیب حاکم بر نمودها و ، بنا بر این ، مستقل از تجربه، واقعیت ندارند. همین طاور در ماورد علل که رویدادها در چنین جهانی باید با هم دارای رابطهٔ علت و معلول بنظر برسند، ولی معنا ندارد كــه كسى از وجود روابـط علــي مستقل از تجربــه حرف بزند. و بالاخره اینکه همین واقعیات موفقیت علم را ممکن مسی کنند چون بهما امکان می دهند که شناخت برخوردار از کلیت نامحدود دربارهٔ دنیای کلیهٔ تجارب واقعىي و ممكن الحصول داشته باشيم. و فراموش نكنيم كه علم فقط مربوط بهدنیای تجارب و اقعی و ممکن الحصول است، نه دربارهٔ جهان آن طور که در نفس خـودش هست. كلية مفاهيم مربوط بـه هر چيز شناختني بايـد از تجربه های واقعی یا ممکن الحصول منشأ بگیرند و گرنمه یا خالی از محتوا [و بـدون مصـداق] خـواهندبود يـا هـركز معلوم نخواهدشد صحت و اعتبارشان بهچیست.

نتایجی که از کل این مطالب بدست می آید نه تنها از جهت آنچه گفته شده بلکه همچنین به لحاظ آنچه حذف شده، بسیار عمیق و دامنه دار

است، این طور نیست؟

وارناك: چرا. يقيناً و اساساً همينطور است. بهعقيده كانت، شناخت یا معرفت؛ محدود به مرز «تجربه های ممکن الحصول» است و، به نظر من، بعید است کـه کانت از اینکـه بهدست خودش در ایـن موضع محصور شده بود، دریغ نخوردهباشد. از نحوهای که به تحقیق اقدام می کند این احساس بهانسان دست می دهد که کمال مطلوبش این بسوده که شالسودهٔ متینی در الاهیات برای عرضهٔ نظریات دربارهٔ خدا و نفس و در مابعدالطبیعه راجع به کیهان درست کنید و بعد از اینکه، به نظر خودش، نشان داده که ریاضیات و علموم چگونه مجموعهای گزندناپذیر از معرفت بدست میدهند، دوست مى داشته همان خدمت را در راه تهذيب و اصلاح الاهيات و مابعد الطبيعه به انجام برساند. ولي مي بيند چاره ندارد جـز اينكه بگويد چنين شالوده ای نمی تواند و جود داشته باشد و تنها چیزی که بشود شالوده ای برایش ریخت «تجربهٔ ممکن الحصول» است و آنچه می تواند مورد تجربهٔ ممكن الحصول قرار بگیرد، و اگر كسی بخواهد از ایسن مرز فراتر برود و بپرسد کـه کیهان بایند چـه صفات و کیفیاتی جـدا و مستقل از هـر تجربهٔ ممكن الحصول داشته باشد، يما كسى بخواهم درباره خدا و نفس چيزى بگوید، ناگزیر دست به کاری پوچ و بیهوده و محکوم بهشکست زده است. هر قدر هم كـ كانت از رسيدن بهاين نتيجه اسف خورده باشد، بدون شك مقصودش از آنچه گفته همین بودهاست.

منکی: با وجود این، گرچه کانت دلیل آورده که هرگز بسرای مسا ممکن نیست که بدانیم آیا خدا وجود دارد بسا نه و آیسا ما دارای نفس هستیم یا نه، خودش شخصاً اعتقاد داشته که هم خدا وجود دارد و هم ما دارای نفس هستیم، این طور نیست؟

وارناك: چرا، يقيناً اين طور است.

مگی: ولی تردید نداشته که این معتقدات و ابسته به ایمان محض است، نه هیچ گونه شناخت ممکن. بنا بسر ایس، چطور او می توانسته بسر اساس مقدماتی که خودش فراهم کرده، صحبت راجع به وجود خدا و نفس را حتی معقول تلقی کند؟ چرا، چنین صحبتی پوچ و عبث نیست؟ وارناك: بله، ایس سؤال بسیار خوبسی است و، باضافه، سؤالی

است که او کمی، به نظر من، در موردش زرنگی و تردستی بخرج میدهد. می شود گفت که کل مسأله را به طرز جالب توجهی معکوس می کند. اگر نگوییم همه، لااقبل بعضی از اسلاف کانت قائل به این فرض شده بودند که معتقدات و نگرشهای اخلاقی و دینی ما معتاج نوعی شالودهٔ فلسفی است، و میخواستند چنین شالوده ای را در قالب الاهیات و قسمی اخلاق فلسفی بوجود بیاورند. اما حاصل کار کانت ایس است که قضیه را درست معکوس می کند. می گوید ما نه تنها حق داریم اعتقادات اخلاقی و دینی داشته باشیم، بلکه ناگزیر از داشتن اینگونه اعتقاداتیم، و چنین اعتقادات بناچار ما را به بعضی نظریات فلسفی غیر تجربی در خصوص ذات باری و نفس سوق می دهند. ایس نظریات، اگر اصولاً بشود گفت شالوده ای دارند، مستقیماً بر معتقدات اخلاقی ابتدایی ما پی ریزی شده اند و، بنا بر ایس، مستقیماً بر معتقدات اخلاقی ابتدایی ما پی ریزی شده اند و، بنا بر ایس، شالودهٔ قضیه در حقیقت خود این معتقدات است و الاهیات و ما بعد الطبیعه، روبنای ضعیف و شکننده ای است که بر آن شالوده ساخته می شود.

می : این مطلب بقدری مهم و جالب توجه و شگفت آور است که، با اجازهٔ شما، میل دارم دوباره مروری بر آن بکنم. کانت می گوید این یك واقعیت انکارناپذیر تجربی است که اکثر ما بعضی اعتقادات اخلاقی داریم كه حتى اكر بخواهيم هم نمي توانيم آنها را ناديده بكيريم. اما اگر بناست ایسن معتقدات صحت و اعتبار و حتمی معنایسی داشته باشند ـ اگر بناست مفاهیم اساسی اخلاقی، مثل «خوب» و «بد» و «حق» و «ناحق» و «باید» و «نباید» و غیره، صحیح و معتبر و حتی مفید معنا باشند ـ لاجرم ما باید در تصمیماتمان تا حدی مختار و آزاد باشیم. باید دایره یا فضایی ولو تنگ وجود داشته باشد که در محدودهٔ آن بتوانیم رأی و نظر خودمان را اعمال کنیم. اگر چنین حوزهای نباشد - اگر هرگز حقیقت نداشته باشد که مى توانسته ايم غير از آن طورى كه رفتار كرده ايم رفتار كنيم ـ هر كوششى برای ارزشگذاری اخلاقی، کاری پوچ و بیمعناست. پس اگر بناست مفاهیم اخلاقی اصولاً معنایی داشته باشند و بسر چیسزی دلالت بکنند، اختیار یسا آزادی اراده باید دست کم تا حدی حقیقت داشته باشد، و حقیقت داشتن اختیار ایجاب می کند کــه لااقل بخشی از وجود مــا مستقل از جهان مــاده باشد که در حرکت و تابع قوانین علمی است، چون باید برای ما امکانپذیر

باشد که لااقل بعضی از اجسام مادی، یعنی بدن خودمان را «بهطور ارادی» حرکت بدهیم. «مختار» یا «آزاد»، بهنظر من، در سیاق این بحث بهمعنای «عدم تبعیت از قوانین علمی» است. بنا بسر این، اجباراً بهاین نتیجه میرسیم که باید دارای روح یا نفسی باشیم که دست کم جزئاً آزاد است.

تا اینجا، استدلال برای من بسیار روشن است و فکر می کنم استدلالی است فوق العاده قدوی و حتی قائع کننده. چیزی که میخواهم بدانم ایس است که کانت چطور پرش عظیمی را که از این استنتاج کرده و بهوجود خدا رسیده است توجیه می کند؟

وارناك: براى اينكه بداين سؤال پاسخ بدهم، بايد يك مرحله بسر گردم به عقب. یکی دو دقیقه پیش، شما ایسن نکته را پیش کشیدید که نتیجه گیریهای کانت ظاهر آ به این صورت در مسی آید که هر وقت ما راجع بهخدا و نفس حرف میزنیم، میبینیم آنچه می گوییم نه از هیچ راه تجربی يها مستقل از تجربه [ = پيشين] قابهل اثبات است و نه في الواقع معنايي دارد. به نظر من، هنوز ما به این موضوع درست رسیدگی نکرده آیم، اما تصور می کنم ایس امر مطلقاً حقیقت دارد و کانت از تصدیق بـه آن بسیار اكراه داشته است. در يكي از عباراتي كمه غالباً از او نقل مي كنند، دربارهٔ مناسباتش با الاهيات و دين مي گويد مي بايست شناخت يـا معرفت را منكر شوم تا جا برای ایمان باز شود. به عبارت دیگر، می گوید من نشان داده ام كه الاهيات ممكن نيست موضوع معرفت قرار بگيرد، اما كسي لازم نيست از این امر به هراس بیفتد چون مسلماً همهٔ ما همیشهٔ می دانستیم که این قضيه ذاتاً بهايمان مربوط است. ولسي البته حق بـا شماست چون ميشود اصرار کرد که استدلال کانت ریشهدارتر و عمقی تر از اینهاست، یعنی قضیه فقط این نیست که وقتی راجع بهخدا صحبت می کنیم، خودمان هم نمی دانیم كه آيا آنچه مـي گوييم حقيقت دارد يا نـه؛ مطلب اين است كـه، مطابق استدلال او، ظاهـر آ باید به این نتیجه برسیم کـه در این گونـه مــوارد، یا نمى دانيم كه چه مى گوييم و يا آنچه مى گوييم فى الواقع بيمعناست. واضح است که او از این نتیجه گیری بسیار اکسراه دارد و میخواهد بگوید کاری جز این نکرده که نشان بدهد این موضوع بهمعرفت و برهان ربطی ندارد.

متحی: بله. تصور می کنم حرف او این است که گرچه اتکای به ایمان در مدورد مسائل قابل حل و فصل خرافه پرستی است، اما اگر مسأله ای قدا بدل حل و فصل نباشد، فقط از روی ایمان یك طرف قضیه را پذیرفتن مخالف عقل نیست.

وارناك: كاملاً همين طوراست.

متی: در ابتدای این بحث اشاره کردید که مسأله ای که کانت را به تحقیقاتش در فلسفه کشانید تعارض ظاهری فیزیك نیوتن بود با موجودیت چیزی به نام اخلاق. ممکن است با توجه به آنچه تا کنون گفته ایم، بفر مایید که او چگونه در صدد حل این مشکل بر آمد؟

وارناك: تصور ميكنم او، حتى به نظر خودش، در حل اين مشكل به يك حداقل اكتفا كرده و خودش هم كاملاً به اين امر واقف بـوده است. تنها ادعای کانت این است که فرق جهان را آنطور که مینماید و مورد تجربه واقع می شود بها جهان اشیاء فی نفسه روشن کرده و، بنا بر این، در موقعیتی است که بگوید در یك سو جهان نمودهاست و اصل بر این است که (بنا بـهاعتقاد او) علـوم طبيعي كليهٔ حقايق را دربـارهٔ ايـن جهان بــهمــا مكشوف مي كند. كانت كوچكترين شكى ندارد كه نيوتـن كامـلا صحيـح می گوید و شرحی که فیزیکدانها راجع بهجهان به عنوان متعلق هـر تجربهٔ ممكن الحصول مي دهند در اساس درست است و مي تواند همهٔ شقوق ممكن را دربر بگیرد. اما ضمناً می گوید متوجه باشید که حرفی که میزنیم مربوط بهجهان نمودهاست. از سوی دیگر، موضوع اشیاء فی نفسه را داریسم و در آنجا بدرای مفاهیمی یکسره از اقسام دیگر ـ مثل اختیار و عمل بدر اساس عقل و حق و ناحق و خوب و بد و نفس ـ محل هست. این مفاهیم محلشان بيرون از جهان نمودهاست نه درخود آن جهان. البته كانت توجه داشته است که بنا به اصولی که خودش بهآنها قائل شده، بناچار باید بگوید که ممكن نيست شناخت به اينگونه امور تعلق بگيرد. اگر كسي از او پرسيده بود: «آیا شما میدانید و علم دارید که چیزی به اسم اختیار یا آزادی اراده وجود دارد؟» پاسخ میداد: «نه، من به هیچ وجه به چنین چیزی علم ندارم. تنها چیزی که میدانم این است کسه محلی برای ایسن امکان هست.» کانت بیش از این ادعایی ندارد.

هم به نام آزادی اراده و جود دارد، نمی تو اند خودداری کند.

وارناك: بله، البته. يقيناً اين راهم اضافه مي كرد.

هگی: پس بنا به این نظر، اخلاق از خارج از جهان شناختهای ممکن الحصول بهما میرسد. آیا کانت نظری دارد که اخلاق از کجا منشأ می گیرد و ما چگونه به آن دست پیدا می کنیم؟

وارناك: پاسخ مختصر ولى بتنهايى غيرمفيد ايس است كه از عقل سرچشمه مى گيرد. منتها چون او مفاهيم اخلاقى را از ايس دنيا بيرون برده، با مشكلات آنچنان وحشتناكى روبرو مى شود كه مجال بيدا نمى كند به به طور جدى به آنها رسيدگى كند. مثلاً اگر بگوييد كه حوزهٔ عمل اراده و تفكر اخلاقى و شعور اخلاقى به طور كلى خارج از جهان نمودهاست، يكى از مشكلات واضح و بزرگى كه روى دستتان مى ماند اين است كه تصميم اخلاقسى ـ يعنى اراده و تفكر اخلاقى ـ چگونه در دنياى واقعياتى كه تجربهٔ ما به آن تعلق مى گيرد دخل و تصرف مى كند و اصولاً چه فرقى به حال آن دنيا دارد؟ اراده را كانت چنان از بيخ و بن از جهان [نمودها] جدا كرده كه گرچه ممكن است محلى براى انديشهٔ اخلاقى و تفكر دينى بوجود كرده كه گرچه ممكن است محلى براى انديشهٔ اخلاقى و تفكر دينى بوجود آورده باشد، در عين حال اين امكان را از بين برده كه اينگونه تفكر بتواند تفاوتى در آنچه واقعاً روى مى دهد ايجاد كند. ايس يكى از عمده مشكلاتى است كه ناچارم بگويم كانت حقيقتاً به آن نمى پردازد.

متی : برای اینکه مسردم بهتر مسأله را بفهمند، خوب است اجمالاً بغرمایید که نتایج عمده ای که کانت در فلسفهٔ اخلاق گرفته چه بوده است. البته در مجال کوتاهی که باقی مانده، فرصت بحث دربارهٔ دلایل کانت برای این نتیجه گیریها نیست. اما اگر رئوس مطالب را بفرمایید، بهفهم مسأله کمك خواهد کرد.

وارناك: بله، تصور مى كنم بشود چيز مختصر و مفيدى در اين باره گفت. هدف حقيقى كانت در فلسفهٔ اخلاق اين است كه به نحوى از انحاء كليات اساسى اخلاق را از مفهوم مجرد عقلانيت [يا متعقل بودن] استنتاج كند. اساس كار در مورد هر عاملى كه بشود از جهت اخلاقى دربارهٔ او فكر كرد و حرف زد اين است كه چنين عاملى بايد موجودى عقلانى يا متعقل

باشد و بتواند راجم بهدلایل له و علیه فلان موضوع بیندیشد و مطابق آن، «اراده کند». کانت مسی گوید که مقتضیات اساسی اخلاق در خبود مفهوم عقلانیت سرشته شده است و همر موجود عقلانی یما متعقل ناگزیر است به طور پیشین [یعنی مستقل از هر گونه تجربه] تصدیق داشته باشد که این مقتضیات یا شروط الزامی است. آنچه او در اساس می خواهد نشان بدهد این است که افراد هر جماعتی از موجودات متعقل فقط به شرطی می توانند همگی از تناقض برکنار بمانند و از خارج شدن از جادهٔ عقل بپرهیزند که اصول حاکم بر کردارشان با اصول اخلاقی مطابقت داشته باشد.

مگی: «امر مطلق ۱» کانت که نیزد همه معروف است از همین جسا

استنتاج می شود. ممکن است خواهش کنم صورت کلی آن را بفرمایید؟

وارناك: «فقط مطابق دستوری؟ عمل کن که بهموجب آن بتوانی در عین حال اراده کنی که آن دستور بهصورت قانون کلی در آید.» غرض این است که اگر کسی به عنوان موجبودی متعقل نتواند (پیوسته) اراده کند که دستوری به صورت قانون کلی در بیاید \_ یعنی کاملاً نصب العین قرار بگیرد و همه مثل هم بر اساس آن عمل کنند \_ آن دستور نمی تواند قاعدهٔ اخلاقی عقلاً قابل قبول قاعدهٔ اخلاقی عقلاً قابل قبول ضرورتاً باید طوری باشد که هر کسی بتواند آن را نصب العین قرار بدهد. کانت می خواهد بگوید که اخلاق، سلوك و رفتار ما را به شرطهایی مقید کانت می خواهد بگوید که اخلاق، سلوك و رفتار ما را به شرطهایی مقید می کند که قبولشان نزد هر جماعتی از موجودات متعقل و اجب است. از این گذشته، معتقد است \_ و سعی دارد اجمالاً نشان بدهد \_ که فقط یك مجموعه از چنین شرطهای مشخص هست که از بوتهٔ آزمایش قابلیت قبول نزد عقل موفق بیرون می آید. ایس باجمال هدفی است که کانت سعی در حصولش دارد.

متحی: دشواری فهم فلسفهٔ کانت در بسرخورد اول، مشهور خاص و عام است و تصور می کنم حتی در همین لحظه کسانی باشند که بحث ما را دنبال می کرده اند و با همین مشکل دست به گریبان بوده اند. اساس دشواری این است که کانت ادعا می کند هیچ راهی پیش پای ما نیست که بتوانیم از

<sup>1.</sup> Categorical Imperative

چیزها آن طور که در نفس خودشان هستند شناختی کسب کنیم؛ به عبارت دیگر، آنچه بین ما و شیء فی نفسه حجاب دائم بوجود می آورد نارساییهای خود ماست. بعضی از این نارساییها مربوط می شود به محدودیت صورتهای حس و فهم صا، از جمله مکان و زمان، که قائم به ذهن یا فاعل شناسایی است، یعنی به ما بستگی دارد. می شود به کسانی که فهم این مطالب نزدشان دشوار است تذکر داد که : «اگر دقت کنید، می بینید به بعضی از این افکار به مناسبتهای دیگر هم آشنا هستید. حتی اگر خودتان هم اعتقاد دینی نداشته باشید، لابد متوجه شده اید که خیلی از افراد جدا متدین همیشه به چیزی از این قبیل معتقد بوده انسد. چنین کسان همیشه عقیده و آشنه اند که این عالم حس و تجربهٔ ما، دنیای زودگذر ظواهر و نمودهاست و آنچه بشود اسمش را حقیقت حقیقی گذاشت و معنا و اهمیت ثابت و جاوید همه در آنجاست بیرون از این عالم، یعنی خسارج از افق مکان و جاوید همه در آنجاست بیرون از این عالم، یعنی خسارج از افق مکان و محض به این معانی برسد.» آیا تصور می کنید تذکر ایدن مطالب سودمند باشد، یا فکر می کنید مسأله را پیچیده تر کند؟

وارناك: نه، فكر نمى كنم باعث پیچیدگى مساله بشود. حتى ممكن است بسراى روشنشدن مطلب، این پرسش را عنوان كرد كه: «بدون اینكه دلسرد بشوید (چون این سؤال زیادی ممكن است فرخى و بیهوده بنظس برسد) در نظر بگیرید كه می بایست چگونه موجودی باشید تما بتوانید به چیزها آن طور كه در نفس خودشان هستند معرفت داشته باشید و، به عبارت دیگر، از 'مرز محسوسات' و حدود تجربههای ممكن الحصول بالاتر بروید؟» به عقیده من، تنها جوابی كه امكان داشت در بسرابسر این سؤال از كانت بگیرید این بود كه می بایست خدا باشید. دلیلش این است كه برای قادر شدن به چنین كاری، می بایست به نحوی بكلی خمارج از ظرف زمان قادر شدن به چنین كاری، می بایست به نحوی بكلی خمارج از ظرف زمان هسرگونه محدودیت دیگر مكانی و آزاد از هسر مرز حسی خاص به اشیاء و امور معرفت داشته باشید، و البته بدون اینكه تفكرتان به فرانسه یا انگلیسی یا هیچ زبان خاصی صورت بگیرد و بدون اینكه در افكارتان به هیچ قالب مشخصی از مفاهیم مقید بشوید. در این صورت، شناختان از كائنات، از همهٔ مشخصی از مفاهیم مقید بشوید. در این صورت، شناختان از كائنات، از همهٔ

این محدودیتها آزاد میبود. اگر کسی بپرسد: «خوب، میبایست چه باشم که این طور بشوم؟» تنها جواب این است که: «میبایست خدا باشی.» په مخی : یکی از جالب توجه ترین خصوصیات فلسفهٔ کانت این است که او عمیقاً به فیزیك ریاضی احاطه دارد و مانسد دکارت و لایب نیتس و لاك و هیوم، در شاهراه فلسفهٔ مبتنی بر علوم و ریاضیات گام میزند و بدقت از قواعد آن فلسفه پیروی می کند \_ یعنی فقط به برهان متکی است و صرفاً به معیارهای عقلی متوسل می شود و هر گونه تمسك به ایمان و وحی را مردود می داند \_ و با این حال، نتایجی می گیرد نه فقط ساز گار با نظریات دینی، بلکه منطبق با صور عرفانی دیانت اعم از شرقی و غربی.

وارناك: بله، البته سواى ايسن حقيقت ناراحت كننده كه، چنانكه قبلاً هم يادآورى كرديم، او بناچار قائل بهاين مى شود كه هر بحثى در بارهٔ اين موضوعات بسراى ما مؤكداً نامفهوم است، يعنى حقيقتاً خودمان هم نمى دانيم كه راجع به چه حرف مى زنيم. الاهيون و متكلمين با اينكه كانت مدعى اتفاق نظر و همفكرى با آنهاست، در پذيرفتن اين قضيه قدرى محتاط بوده اند.

ملمی البته تا چندی پیش. آیسا میشود گفت کسه امروزه خیلی از متکلمین دقیقاً این رأی را میپذیرند؟

وارناك: شايد اين طور باشد.

متی: جدا از دشواری فهم مفاد گفتههای کانت، مشکل دیگر در خواندن آثارش، سبك نگارش اوست. فلاسفهای بودهاند، مثل افلاطون و هیوم و شوپنهاور، که براستی زیبا مینوشتهاند و خواندن آثارشان لذت بخش است. اما حتی صمیمی ترین دوستداران کانت هم نمی توانند چنین حسنی را در او ادعا کنند. نوشته هایش برای همه کس دشوار است؛ تقریبا همیشه غامض و پیچیده است و گاهی چیزی نمانده به جایی برسد که خواننده را بکلی عاجز کند. چرا او اینقدر بد مینوشت؟

وار فاك: به نظر من، سه نكته در این زمینه هست كه می شود گفت. همان طور كه خودتان هم در ابتدا متذكر شدید، یكی از دلایل قضیه ایس و اقعیت است كه كانت بر حسب پیشه و حرفه اهل درس و دانشگاه بوده و هیچ فكری جز پیشه اش نداشته است. قدر مسلم اینكه او بسه سبكی بسیار

ثقیل و استادمآ بانه چیز مسی نویسد و به اصطلاحات فنسی و تخصصی و تقابل برقرار کردن و جدول بندی و قرینهسازیهای پر طول و تفصیل سخت علاقه دارد. اینها همه حاکی از استادمآبیهای اوست. اما نکتهٔ مهم دیگری که در خصوص نقد های سه گانهٔ او [نقد عقل محض و نقد عقل علمی و نقد قوهٔ حکم] باید ہے خاطر داشتہ باشیم \_ نکته ای کے باز به یکی از چیزهایی که خودتان در ابتدا گفتید مربوط می شود ـ این است که کانت زمانی شروع بهنوشتن کارهای عمدهاش کرد \_ یا لااقل کارهایی کـه امیدوار بـود آثـار عمدهاش باشد - که نزدیك به شصت سال از عمرش می گذشت و دائماً نگران بود که مبادا پیش از اینکه این مطالب را روی کاغذ بیاورد، از دنیا برود. آن صدها و صدهـا صفحهای را که کانت بیـن سنین شصت و هفتاد نوشته، بدون شك بسيار بسرعت و بعجله بهرشتهٔ تحرير در آورده است. پيداست که بشتاب کار می کرده و، به نظر من، این امر بسیار در عدم فصاحت نوشتهاش ـ کـه گاهی مشکل میشود از آن سر در آورد ـ مؤثر بودهاست. متحی : دویست سال پیش، عمر متوسط بقدری از امروز کوتاهتر بوده کے مردی بدسن کانت کاملا مے داشتہ فکر کند کہ چیزی بدمرگش باقی نمانده است.

وارفائه: بله، پس این احساس او نامعقول نبوده که باید عجله کند. نکتهٔ دیگری که شاید به این وضوح نباشد اینکه کانت به آلمانی می نوشت و در آن روزگار هنوز قدری غیر عمادی بود که یکی از فضلا بخواهد چنین کاری بکند. زبان آلمانی هنوز به عنوان زبانی درست و حسابی برای استفادهٔ اهل تحقیق و دانشگاه کاملاً مورد قبول نبود. مثلاً لایب نیتس را در نظر بگیرید که تصور نمی کنم هرگزیك اثر جدی به آلمانی نوشته باشد.

متحى : نه؛ هميشه يا بهلاتين مي نوشت يا بهفرانسه.

وارفائه: درست است، یا به لاتین می نوشت یا به فرانسه. در نتیجه، هیچ سبك و سنت جا افتاده ای در نثر فاضلانه و دانشگاهی و جود نداشت که کانت بخواهد مد نظر قرار بدهد. از این جهت، وضعش با کسانی مانند بارکلی و هیوم بسیار تفاوت می کرد، چرا که در زمان آنها زبان انگلیسی بسرای اینگونه مقاصد عالمانه کاملا زبانی خوش دست و جا افتاده شده بود. به نظر من، این امر یقینا مشکلی برای کانت ایجاد می کرد، به این معنا که در

زبانی که او مطالبش را به آن می نوشت، هیچ سرمشق شایسته ای نبود که از آن پیروی کند.

متی: به نظر مین، دشواری غیر ضروری نوشته های کانت یکی از تراژدیهای فکری است، چون برای فهم آثار کسی که احتمالاً باید بزرگترین فیلسوف عصر جدید محسوب شود مانع و عایقی بوجود می آورد که نزد خیلی از افراد، چیرگی ناپذیر و برطرف نشدنسی است. نتیجه ایس شده که حتی پس از دویست سال، آثار او هنوز نزد بیشتر اشخاص تحصیلکرده، ناشناخته است... در ابتدا اشاره کردم که کسانی که به طور جدی در فلسفه تحقیق می کنند اکثراً کانت را بزرگترین فیلسوفی می دانند که از زمان یونانیان قدیم تا امروز ظهور کرده است. ممکن است بفرمایید چراصیت شهرت او به چنین اوجی رسیده است؟

وارناك: تصور مي كنيم دو صفت در او موجب شده كنه شهرتش قادر بهدیدن اشکالات عقلی و فکری در چیزهایی است که تا پیش از او، نزد ذیگران مسلم و بدیهی و غیرقابس اعتنا دانسته می شده است. تـوان او در این زمینه اعجاب انگیز است که ببیند مشکل در کجاست (و ایدن یکی از بزرگترین و بنیادی ترین استعدادهای فلسفی است) و تشخیص بدهد که درست در همان چیزی که همه بدون فکر و توجه و دغدغه از کنارش گذاشته اند، اشکال و جود دارد. صفت دیگری که فکرمی کنم شاید با تخصص و دانشگاهی بودن او ارتباط داشته است ، قدرت استثنایسی اوست برای اینکه متوجه بشود استدلالهایش مجموعاً چگونه با هم جا میافتند و آنچه اکنون مثلاً دربارهٔ فلان موضوع می گوید، ممکن است در آنچـه قبلاً در جای دیگر یا بهمناسبت دیگری گفته چه بازتایی داشته باشد. از این جهت، او بسیار مراقب خودش است و در پیشه و تخصصی که دارد بسیار روشمند است. خبرده کاری و سرهم بندی ابداً در شیوهٔ کارش راه ندارد. احساس می کنید که سراسر کار عظیمی که می کند، بدقت تحت مراقبت و نظارت است. از این لحاظ، ناچارم بگویم که کسانی مانند لاك و بارکلی و حتی هیوم با وجود مقام و مرتبهٔ بلندی که دارند، بهچشم مـن، در قیاس با او، بیشتر مثل افراد متفنن جلوه گر می شوند.



## هگل و مارکس

گفت و عو با پیتر سینگر

## مقلمه

ملی: کمتر فیلسوفی مانند هگل اینچنین جهان را بوضوح دگرگون کرده است: هم شخصاً با تأثیری که در ناسیونالیسم آلمان گذاشته است و هم به نحو غیرمستقیم از طریح آثار مشهور ترین مریدش در فلسفه، یعنی کارل مارکس (که خیلی از حکومتهای عصر ما، نسام او را در وصف خود بکار می برند). بنا بر این، اگر بخواهیم بعضی از نتایج عملی اندیشههای هگل را ببینیم، کافی است فقط به اطرافمان نگاه کنیم. هگل در خود فلسفه هم به همین ترتیب تأثیر عظیم داشته است، چنانکه می گویند تاریخ فلسفه از زمان هگل تا کنون، ممکن است سلسله و اکنشهای گوناگونی در بر ابر آثار او تلقی شود.

گئورگ ویلهام فریدریش هگل در ه۱۷۷۰ در شهر اشتوتگارت به دنیا آمد و بیشتر عمر را به تدریس گذرانید تا سرانجام اول در هایدلبرگ و بعد در برلین استاد فلسفه شد. هگل در فلسفه دیر به بار نشست اما و قتی در سال ۱۸۳۱ در گذشت، در سر تا سر آلمان شخصیت چیره گر فلسفی بود. نامهای بعضی از پر نفوذترین آثارش به این شرح است: پدیداد شناسی ذهنا،

Phänomenologie des Geistes.

<sup>1.</sup> Georg Wilhelm Friedrich Hegel, The Phenomenology of the Mind. عنوان آلمانی این کتاب به این شرح است:

در خصوص اینکه واژهٔ آلمانی Geist در عنسوان ایسن کتاب بایسد «ذهسن» ترجمه شود یا «روح»، رجوع کنید بسه بحشی کسه کمی بعد در همین فصل آمسده است. (مترجم)

علم منطق ا، فلسغة حق و فلسفة تاديخ .

چند تـن از پیروان هکل خودشان هـم مشهور شدنـد، امـا شهرت هیچ کدام به پای کارل مار کس نمی رسد. مار کس در ۱۸۹۸ در شهر تریر در آلمان بهدنیا آمید و در جوانی هنگامی که فلسفه میخواند، سخت پیرو هكل شد، اما تا پيش از اينكه در حدود بيست و پنج سالكي فلسفه را از آلمان و سیاست را از فرانسه و اقتصاد را از انگلستان بگیرد و با هم مخلوط کند و آن آمیزهٔ غنی و بدیعی را که به مارکسیسم معروف است بوجود بیاورد، هنوز سوسیالیست نبود. در ۱۸۴۸ به اتفاق کارخانه دار ثروتمند و جوانسي بهنمام فريدريش انكلس بيانية كمونيست را نوشت. شاید در تاریخ عقاید و اندیشهها هیچ همکاری دیگری از حیث اهمیت به پای اشتراك مساعی ماركس و انگلس در سالهای بعد نرسد. برای اینكه ماركس قادر بدادامهٔ نوشتن باشد، انگلس در بیشتر عمر او هزینهٔ معاشش را تأمین می کرد. مارکس بخش اعظم زندگی را بهعلت فعالیتهای سیاسی، بناچار دور از وطن گذرانید. در سی و یك سالگی به لندن رفت و تــا هنگام مرگ در ۱۸۸۳ در آنجا بسربرد. قبرش در گورستان «های گیت » است. سالهای دراز، کارها و مطالعاتش را در قسرائتخانهٔ موزهٔ بریتانیا صورت می داد و در همین محل بود که شاهکارش، کتاب سرمایه ۱، را نوشت که در ۱۸۶۷ منتشر شد.

مارکسیسم دقیقاً به معنای پذیرفته شدهٔ کلمه، فلسفه نیست ولی واضع است که عنصر فلسفی عمده ای در آن وجود دارد و آن عنصر همیشه هگلی بوده است. قصد من در این بحث این است که بخش اعظم وقت را صرف

<sup>1.</sup> G. W. F. Hegel, The Science of Logic.

<sup>2.</sup> G. W. F. Hegel, The Philosophy of Right.
(Philosophy of Law) نام ایسن کتاب «فلسفهٔ حقوق» هم ترجمه شده است
(مترجم)

<sup>3.</sup> G. W. F. Hegel, The Philosophy of History.

<sup>4.</sup> Trier 5. Friedrich Engels

The Communist Manifesto . و مانیفست کمونیست» هم معروف است. (مترجم)

<sup>7.</sup> Highgate Cemetery 8. Karl Marx, Das Kapital.

هگل بکنم و بعد نشان بدهم که چگونه بعضی از مهمترین اندیشههایی که در آن قسمت، موضوع گفت و گوی ما بوده، در مارکسیسم گنجانده شده است. کسی که بسرای ایسن کار با من در اینجما حضور دارد، پروفسور پیتر سینگرا، استاد فلسفه در دانشگاه موناش در شهر ملبورن در استرالیا، و صاحب آثاری بسیار ارزنده در معرفی هر دو متفکر است.

<sup>1.</sup> Peter Singer

## بحث

مگی: اکثراً نظر بر این است که خواندن و فهم آثار هگل دشوار تر از هر فیلسوف بزرگ دیگر است. اما کتاب کوچک شما در بارهٔ او دارای این خوبی منحصر بفرد است که بعضی از افکار محوری او را به زبان عادی به خواننده می رساند و من امیدوارم که در این بحث هم همان شیوه را دنبال کنید. بفر مایید که از نظر شما بهترین نقطه برای شروع بحث کدام است؟ سینگر: من از فلسفهٔ تادیخ شروع می کنم چسون بیان هگل در باب تاریخ مشخص و ملموس است. یکی از گرفتاریها در بارهٔ هگل این است که اندیشه هایش اینقدر کلی و انتزاعی است. ولی فلسفهٔ تادیخ به دلیل اینکه با رویدادهای مشخص تاریخی سر و کار دارد، مدخل آسانی بسرای ورود به بخشهای انتزاعی تر فلسفهٔ او بدست می دهد.

محی : خود ایس امر، سرآغاز راه جدیدی در فلسفهٔ غرب است، چون هیچیك از فلاسفهٔ بررگ پیش از همگل، تاریخ یا فلسفهٔ تاریخ را دارای اهمیت خاصی تلقی نمی كردهاست. شاید بشود هیدوم را بددلیل نوشتن تادیخ انگلستان تا حدی از ایس قاعده مستثنا كرد. ولی او هم هرگز به معنایی كمه ما امروز از این اصطلاح اراده می كنیم فلسفهٔ تاریخ ننوشته است. همین طور لایب نیتس كه تاریخ یك خاندان را نوشته ولی هرگز صاحب فلسفهٔ تاریخ نبوده است.

سینگر ؛ بله ، این آغاز راه جدیدی است. مثلاً مقایسه کنید با کانت ؛ بر پایهٔ نظری که او راجع به طبیعت بشر دارد ، انسان باید تا ابد منقسم به دو پارهٔ عقل و خواهشهای نفسانی محض باقی بماند. این شبیه تصویر قدیمی انسان به عنوان موجودی در حدوسط بین بوزینه و فرشته است. به نظر

کانت، یکی از واقعیتها در بارهٔ طبیعت بشر ایس است که او همیشه گرفتار کشاکش میان این دو جنبهٔ سرشت خودش باقی خواهدماند. هگل قبول ندارد که این امر ثابت و تغییرناپذیر است و بهطبیعت بشر در دورنمای تاریخ نگاه می کند. می گوید در یونان باستان هماهنگی بیشتری بر سرشت انسان حکمفرما بود. مسردم تعارضی بین خواهشها و عقلشان نمی دیدند. بنا بر این، شکافی که کانت می دیده حتماً به طور تاریخی بوجود آمده و، به گفتهٔ هگل، در واقع همراه با پدیدآمدن وجدان فردی در بخش پروتستان مذهب اروپا ظاهر شده و رشد کرده است، و چون به طور تاریخی وقوع پیدا کرده؛ لزوماً خصوصیت دائمی و ثابتی نیست و ممکن است دوباره در دورهٔ دیگری بر آن فائق آمد و هماهنگی را باز گردانید.

متی : هکل نده تنها بدایس موضوع ، بلکه بدهمهٔ مفاهیم مهم از دیدگاه تاریخی نگاه می کرد ، این طور نیست؟ معتقد بدود تصوراتسی کد داریم با شیوهٔ زندگی ما و ، در نتیجه ، با جامعه عجین شده است و هدر وقت جامعه تغییر کند ، مفاهیم و تصورات هم تغییر خواهد کرد.

سینگر: بلسه، کاملاً درست است. او ایسن طبور می دید کسه تاریخ مطابق یك سیر تکاهدی روی می دهد و همیشه جلو می رود؛ فرایندی همیشگی است و هیچگاه ساکن نیست.

محمی: اسمی که او به نحوهٔ جلو رفتن تباریخ گذاشته بسود «فرایند دیالکتیکی۱» بسود که گاهی صرفأ «دیالکتیک<sup>۲</sup>» هسم گفته مسی شود. ممکن است توضیح بدهید که، به نظر هگل، این فرایند دیالکتیکی چه بود؟

سینگر: اجازه بدهید برگردیم بههمان مثالی که قبلاً زدم. هگل جامعهٔ یونان را جامعهای تلقی می کرد که در آن بین عقل و خواهش نفسانی هماهنگی بر قرار بود. اما ایس هماهنگی، هماهنگی ساده ای بود. ساده بود چون در یونان باستان هنوز مفهوم جدید وجدان فردی رشد و تکامل پیدا نکرده بود. بین فرد و جامعه هماهنگی وجود داشت به دلیل اینکه فرد هنوز خودش را جدا از دولتشهر [یا کشورش] حساب نمی کرد و معتقد نبود که می تواند رأساً و مستقلاً در بارهٔ حق و ناحق داوری کند. بعد

<sup>1.</sup> the dialectical process

<sup>2.</sup> the dialectic

سقراط وارد ایسن وضع سادهٔ هماهنگ شد. سقراط، بـهعقیدهٔ هگل، یکی از شخصیتهای جهانتاریخی بود، زیرا فکر چون و چرا کردن در همه چیز را با خودش آورد. سقراط کارش این بود که هر جا می رفت از مردم می پرسید «عدالت چیست؟»، «فضیلت چیست؟». وقتسی مسردم در صدد پاسخ گفتن بر می آمدند، متوجه می شدند که مبانی و اصول قراردادی یا عرفیی را مسلم گرفته اند و بیچون و چـرا پذیرفته اند کـه سقراط بدون کوچکترین زحمتی ثابت می کند که هیچ یکشان قابل دفاع نیست. بنا بر این، هماهنگی سادهٔ جامعهٔ یونان از هم پاشید. ضمناً بگویم که، بهنظر هکل، آتنیها حق داشتند سقراط را بهمرگ محکوم کنند چـون حقیقت این است کـه سقراط مشغول فاسد کردن و سست کردن اساس جامعهٔ آتن بود. ولیی به هر حال این هم جزئی از ذات فرایند تاریخ بود که نهایتاً بهظهور وجدان فردی منجر شد و در واقسع دومین عنصر ضروری تکامل تاریخی و نقطهٔ مقابل اصل حاکم بر جامعهٔ یونان بود. بنا بر این، از آنچه هکل اسمش را «تز» [یا برنهاده یا وضع] اکذاشته ـ یعنی هماهنگی ساده ـ رسیدیم به «آنتی تسز» [یما برابر نهاده یا وضع مقابل] " ـ یعنی و جدان فردی ـ کمه در اروپای پروتستان به اوج رسید. اما معلوم شد این هم ثبات و دو امی ندارد، چون به ویر انگریهای انقلاب كبير فرانسه و حكومت وحشت و ارعاب متعاقب آن منتهي شد و، بنا بر این، می بایست جای خودش را به یك «سنتر» [یا باهم نهاده یا وضع مجامع]؛ بدهد، یعنی مرحلهٔ سومی که هماهنگی را با وجدان فردی، جمع و تألیف کند. غالباً در این فرایند، سنتز باز خودش تز جدیدی می شود که آنتی تز دیگری از آن بوجود می آید و همین طبور ایس جریان ادامه پیدا مي کند.

هگی : ولی اصولاً چرا این فرایند به جریان می افتد؟ چرا چیزی به نام دگرگونی تاریخی و جرود دارد؟ چون کامللاً می شود جوامعی تصور کرد، مانند جامعهٔ مصر قدیم، که تقریباً ایستا یا ساکن باشند. چرا نمی شود وضع هماهنگی مشل وضع یونان باستان به تصور هگل به مدت نامحدود همان طور ادامه پیدا کند؟ چرا باید ضرورتاً همراه گل خاری باشد که باعث

<sup>1.</sup> world historical figures

<sup>2.</sup> thesis

<sup>3.</sup> antithesis

<sup>4.</sup> synthesis

## دگرگونی بشود؟

سینگر: در مورد یونان باستان، دلیلش این بود که هماهنگی موجود، هماهنگی ساده \_ یا شاید، به تعبیر بهتر، هماهنگی «خامی» \_ بود که بعد از رشد و نمو اصل عقل امکان نداشت دوام بیاورد. هگل نشو و ارتقای اصل عقل را در اندیشهٔ یونانی ریشه یابی می کند و نشان می دهد که تکامل آن امری حتمی و ضروری بوده است. هیچ موجود عاقلی نمی توانست به پذیرش بی چون و چرای هنجارهای اجتماعی قناعت کند. اینکه به چه چهت این چون و چرا در آن نقطهٔ خاص بوجود آمد، یکی از امور جزئی «در سیر تاریخی است. مسلم اینکه به هر حال در یکی از مراحل، آن هماهنگی ساده می بایست مورد تردید و چون و چرای ما به عنوان موجودات عاقل می کند و همینکه چون و چرا شروع بشود، وجدان فردی سربلند می کند و هماهنگی خامی را که اساس جامعه بوده است، بهم می ریزد.

معی : تصور «دگرگونی دیالکتیکی» از زمان هکل آنچنان تاثیر گستردهای داشته و هندوز همم بقدری در میان مارکسیستها شایع است که درك روشن آن براى ما بسيار اهميت دارد. فكر اصلى اين است كه ما انسانها بهاین دلیل در گیر فرایند دگرگونی دائمی هستیم که هر وضع مرکب و متکثری بناچار حاوی عناصر متعارض است و ایس عناصر بنا بــه طبیعتی که دارند ثبات را زایل می کنند. بنا بر ایسن، آن وضع اول هر گز نمى تواند بهمدت نامحدود ادامه پيدا كند؛ بايد زير فشار اين تعارضهاى داخلی از هم بپاشد و وضع تازهای بوجود بیاورد که تعارضات اولیه در آن رفع شوند يا لااقل تخفيفً پيدا كنند. ولـي البته ايـن وضع جديدهـم بــاز حاوی تعارضات دیگری است و همین طبور قضیه به طبور نامحدود ادامه دارد. تاریخ عبارت از همین فرایند مداوم نامحدود است. مفهوم دیالکتیك، کلیدی است که بسرای پیبردن بسهراز فرایند تاریخ بسهما دادهمی شود و روشن می کند کـه چـرا همه چیز همواره در دگرگونی است و بهمـا نشان می دهد که این دگرگونی همیشه بدون استثنا چه شکلی بهخود می گیرد: در پی تز، آنتی تز می آید و در تعقیب آن، سنتز؛ سنتز به نوبهٔ خود تز جدیدی می شود و آنتی تز خودش را به دنبال می آورد و همین طور قضیه ادامه دارد. تا اینجا، هگل در مقام توضیح آزاد بود کـه بگوید گرچه دگرگونی

حتماً روی میدهد، اما جهتی که پیش میگیرد معین نیست چون برآیند پیشبینی ناپذیر عوامل اتفاقسی و متعارض بیشمار است. ولسی او چنین چیزی نمی گوید. برعکس، معتقد است که همه چیز به سوی نقطهٔ خاصی پیش می رود و هدف و مقصدی دارد.

سینگر: درست است. هدف، به نظر هگل، تکامل به نشو و ارتقای بیشتر ذهن در جهت آزادی است. ما همیشه به سوی مرحلهٔ تحقق آزادی بشر حرکت می کنیم، و این چیزی نیست جز فرایند افزایش آگاهی به وجود آزادی و شناخت بیشتر خودمان.

متحی : شما طوری صحبت می کنید مثل اینکه تاریخ به معنای حقیقی حاوی مفاهیمی از قبیل آزادی و شناخت است و دگرگونی تاریخی چیزی جز استحالهٔ این مفاهیم نیست. به یاد این طعنهٔ بسرتراند راسل می افتم که می گوید، به عقیدهٔ همگل، تاریخ یعنی «اندیشهٔ ژله شده».

سینگر: تاریخ نمودار تکامل ایس مفاهیم است. تاریسخ برههٔ وقایع تصادفی نیست. حکایتی از زبان یك ابله نیست. حرکت پیشرو و هدفدار اصول آزادی و شناخت است.

مین: ایسن فرایند دگرگونی بر چه چیز عارض می شود؟ معمولاً در هسر مورد وقتی از دگرگونی صحبت می کنیم، مسلم می دانیم که چیزی هست که تغییر می کند. در این مورد این چیز چیست؟ هکل یقیناً نمی تواند باور داشته باشد که گل و خمیرهٔ ملموس و واقعی تاریخ را مفاهیم مجرد تشکیل می دهند. مفهوم جوهر نیست؛ حتی جوهر مجرد یا مفارق هم نیست. پس راجع به چه حرف می زنیم؟ افراد انسان؟ جوامع؟ چه کسی یا چه چیزی دستخوش دگرگونی می شود؟

سینگر: جواب مختصر و مفید ایس که هگل در بارهٔ چیزی قلمفرسایی می گذارد، نه راجع به قلمفرسایی می گذارد، نه راجع به افراد یبا جوامع. ترجمه کردن واژهٔ آلمانی Geist مشکل است. شاید آسانترین راه این بود که می گفتیم هگل در بارهٔ «ذهن» یا «دماغ» [mind] چیز می نویسد. «ذهن» یا «دماغ» ترجمهٔ عادی کلمه است. مثلاً در آلمانی، اصطلاح Geisteskrankheit به معنای «بیماری دماغی» [یا «بیماری روانی»] است. بنا بر این، ممکن بود بگوییم که، به نظر هگل، تاریسخ روانی»] است. بنا بر این، ممکن بود بگوییم که، به نظر هگل، تاریسخ

عارض بر «ذهن» یا «دماغ» می شود، یعنی ذهن من یا شما یا ذهن فرد فرد همهٔ ما. ولی Geist معنای دیگری هم دارد که فراتر از این می رود و آن مفهوم «روح» [spirit] است. فی المثل، راجع به Zeitgeist حرف می زنیم، یعنی «روح زمانه»؛ یا واژهٔ Geist را در آلمانی بکار مسی بریم وقتی می خواهیم از اب و ابن و روح القدس صحبت کنیم. پس Geist رنگ روحانی یا دینی هم دارد و تلویحاً می رساند که بالاتر و فراتر از ذهن فردی من، حقیقت دیگری هم هست. می توانید بگویید که تغییر بر «ذهن» عارض می شود، منتها «ذهن» به معنای مطلق، نه به معنای ذهنهای فردی انسانها. می شود، منتها «ذهن» به معنای مطلق، نه به معنای ذهنهای واحد و یکتا و میری ذهنی یا روحی است و، بنا بر ایسن، همهٔ فرایندهایی که تا به حال چیزی ذهنی یا روحی است و، بنا بر ایسن، همهٔ فرایندهایی که تا به حال

موضوع بحث ما بوده اند، در آن چیز ذهنی یا روحی واقع می شوند؟

سینگر: بله، نظر هگل نهایتاً ایس است که واقعیت همان Geist است: چیزی است در نهایت امر دماغی یا فکری. فرایندهای مدورد بحث بر Geist عارض می شوند، بر «ذهن» یا «دماغ» به معنای مطلق به نحوی که در تاریخ متکامل می شود.

متحی : ممکن است به نظر بعضی از کسانسی کسه گفت و گوی مسا را دنبال می کرده اند این بحث مضحك و عجیب جلوه کند. بنا بسر این ، تصور می کنم اشاره به این نکته بسی مناسبت نباشد کسه همهٔ مسا وقتسی صحبت از معتقدات دینی به میان می آید ، بسا افسکاری بسیار شبیه آنچسه مسطرح شد مأنوسیم ، ولو خودمان شخصاً متدین نباشیم . خیلی از اشخاص متدین ، از جمله بسیاری از مسیحیها ، معتقدند کسه واقعیت نهایتا امری روحانسی است و هر و اقعیتی نهایتاً معنای روحانی دارد . فکر می کنم گفته های همل هم گرچه ممکن است به معنای معمول دینی نباشد ، با ایس موضوع رابطهٔ نزدیك دارد .

سینگر: منتها با ایدن تفاوت که مسیحی درست کیش معتقد به روحانیت خدا و مفارقت او از دنیای مادی است. درست است که مطابسی معتقدات مسیحی، دنیا واجد نوعی معنای روحانی است ولی ذاتاً روحانی نیست. بنا بر ایدن، مسیحیها خدا را در مقابسل دنیا مسی گذارند. ممکن است سخنان هسکل را حمل بسر عکس ایدن قضیمه کنیم و او را وحدت

وجودی بدانیم و بگوییم که، به عقیدهٔ او، خدا همان جهان است و هر چیزی روحانی است چون بخشی از ذات خداوند است. اما ایس تعبیر هم درست نیست. کسی که بخواهد تعالیم همگل را درست تعبیر کند، باید در حد وسط بین برداشت سنتی مسیحی و برداشت وحدت و جودی جایی به او اختصاص بدهد. به عقیدهٔ همگل، Geist یا روح در همه چیز تمجلی می کند ولی با موجودات یکی نیست.

محی : حقیقت این است که از زمان هکل همیشه ایس مناقشه بین هگل شناسان و جود داشته که آیا فلسفهٔ او نهایتاً دینی است یا نه؟ بعضی بشدت معتقدند که بله، هست؛ دیگران می گویند ایسن طرور نیست. شما خودتان طرفدار کدام دسته هستید؟

سینگر: به نظر من، فوق العاده ارزش دارد که هگل را طوری تعبیر کنیم که گویی او متدین نبوده است، زیرا در این صورت می بینیم که بخش بزرگی از فلسفهٔ او به نحو غیردینی بخوبیی مفید معنا از کار در می آیسد. وقتی هگل از «ذهن» [به معنای مطلق] حسرف می زند و ایسن واژه را به مفهوم جمعی و دال بر ذهنهای فرد فرد ما بکارمی برد، به نحوی که گویی همهٔ این ذهنها یک «ذهن» [به معنای مطلق] است، می توانید مدلول ایس گفته را ما به الاشتراك ذهنهای همهٔ ما، یعنی توانایی مشتر کمان برای استدلال و تعقل، بگیرید و به این تعبیر کنید که ذهنهای همهٔ ما بر اساس اصول مشابهی ساخته شده است. با این حال، باید تصدیق کنم که گرچه می شود این تعبیر را تا حد زیادی ادامه داد، صد درصد نمی شود از هگل می شود این تعبیر را تا حد زیادی ادامه داد، صد درصد نمی شود از تصدیق به این نحو سر در آورد. شاید در آن ده درصد بقیه بالاخره ناچار از تصدیق به این نکته بشویم که نظری دینی یا شبه دینی در بارهٔ ذهن یا روح در پس سخنان هگل وجود دارد.

مگی : خوب، تا اینجا دربارهٔ دو تصور بنیادی که هگل و ارد اندیشهٔ غربی کرده، بحث کرده ایم. یکی این تصور که واقعیت سراسر عبارت از فرایندی تاریخی است. تنها کسی از متفکران پیشین که تقریباً چنین نظری به به میان آورده بود، هراکلیتوس از حکمای پیش از سقراط بود، ولی حتی

<sup>1.</sup> pantheist

نزد او هم این فکر به هیچ وجه بعد اجتماعی نداشت. به نظر من، منصفانه . میشود گفت که از زمان هگل تا امروز، هر اندیشهٔ اجتماعی د و نه فقط اندیشهٔ اجتماعی د متأثر از این نظر بوده است. تصور عمدهٔ دوم، تصور دیالکتیك است که به سبب تأثیری که در مارکسیسم گذاشته در عصر ما حائز اهمیت کلی است. به این دو تا می توانیم تصور سومی هم اضافه کنیم که مفهوم «از خود بیگانگی » است و آن هسم از ابداعات هگل است. مقصود او از «از خود بیگانگی» چیست؟

سینگر: مقصود هگل از «از خود بیگانگی» این است که چیزی که در واقع خود ماست یا جزئسی از ماست، خارجسی و بیگانه و معاند به نظرمان برسد. بگذارید مثالی بزنم. هگل تصویری ارائه مسیدهد از آنچه اسمش را «جان ناخوش» می گذارد که شکل بیگانه شدهای از دینداری است. «جان ناخوش» بهمعنای [جان] کسی است که بهدرگاه خدایی که به نظر او توانای مطلق و دانای مطلق و خیر مطلق است دعا می کند و بسه خودش بهچشم موجودی ناتوان و نادان و پست و حقیر نگاه مسی کند. این شخص خوش نیست چون خودش را خوار و خفیف مسی کند و همهٔ آن صفات [خوب] را بهذاتی نسبت میدهد که میپندارد جدا از خود اوست، هگل می گوید این درست نیست. ما، در واقع، جزئی از خدا هستیم یا، به تعبیر دیگر، صفات خودمان را بهاو نسبت میدهیم. راه فائتی آمدن بسر مینکونده بیگانگسی پی بسردن به ایست که ما و خدا یکسی هستیم و اینکونده بیگانگسی پی بسردن به ایسن است که ما و خدا یکسی هستیم و میفات خود ماست، نه چیزی جدا و بیگانه از ما.

alienation در فارسی، «بیخویشتنی» و «خودباختگسی» و «فریب افتادگی» و جز آن نیز اصطلاح شده است. برخی از نویسندگان و مترجمان نیز ترجیح داده اند صورت فرانسهٔ آن به آلینامیون» برا به باز بهرند. «از خود بیگانگی» (یا گاهی بنا به سیاق عبارت، صرفاً «بیگانگی»)، هم به ریشهٔ لغوی و اژه نزدیکتر است و هم نزد فارسی زبانان، متداولتر. (مترجم)

the unhappy soul . γ هم بهمعنایی کـه در متن آوردیم و هم بهمعنای کسی که نفس یا جانش معذب است. (مترجم)

متی: هکل میخواسته بگوید که این صفات، صفات مشترك است نه صفاتی صرفاً انسانی، این طور نیست؟

سینگر: ادعای اینکه این صفات صرفاً انسانی است به وسیلهٔ یکی از پیروان بعدی او، لودویك فویرباخ ۱، مطرح شد. هگل نمی خواسته است چنین چیزی بگوید؛ می خواسته بگوید که ما و آنگونه روح الاهی ۱، همه جزئی از یك واقعیت، یعنی Geist یا «ذهن» [به معنای مطلق]، هستیم.

مگی: پس شما روشن کردید که هگل کل واقعیت را فرایند دگرگونی تلقی می کرده و بر این نظر بوده که این دگرگونی به نحو دیالکتیکی پیش می رود. کمی پیشتر، من قدم طبیعی بعدی را برداشتم و پرسیدم که ایس فرایند دگرگونی دیالکتیکی به سوی چه پیش می رود. اما همینکه این حرف را شروع کردیم از موضوع خارج شدیم. ممکن است حالا دوب اره به آن برگردیم؟ اساساً شاید الآن در وضع به تری از آن وقت بسرای پاسخ گفتن به این سؤال باشیم. آیا دگرگونی تاریخی هدفی دارد؟

سینگر: نقطهٔ پایانی فرایند دیالکتیکی این است که «ذهن» [بهمعنای مطلق] بهخودش بهعنوان واقعیت قصوا معرفت پیدا می کند و بهایت ترتیب می بیند که هر چیزی که بیگانه و معاند با خودش انگاشته می شده در واقع بخشی از خودش بوده است. هگل اسم ایسن را «معرفت مطلق"» می گذارد که ضمنا حالت آزادی مطلق هم هست چون حالا دیگر «ذهن» [بهمعنای مطلق] به جای اینکه مهارش به دست نیروهای خارجی باشد، قادر است خودش جهان را به شیوهٔ عقلانی نظیم و سامان بدهد. ایسن کار شدنی نیست مگر وقتی که «ذهن» [بهمعنای مطلق] متوجه شود که جهان در واقع خود اوست. در آن زمان، تنها کاری که «ذهن» [بهمعنای مطلق] برای سامان دادن جهان به نحو عقلی باید بکند، اجرای اصول عقلانی خودش در دنیاست.

یکی از خصوصیات بسیار جالب توجه این فرایند ناشی از آن است که

۱. Ludwig A. Feuerbach (۱۸۰۴\_۷۲) فیلسوف آلمانی که لامذهب و منادی منکر خلود نفس بود و به جای ایده آلیسم هگل، قسمی مذهب طبیعسی و مسادی ابداع کرد. (مترجم)

<sup>2.</sup> Divine Spirit

نقطهٔ اوج هنگامی فرامی رسد که برای نخستین بار «ذهن» [به معنای مطلق] بفهمد که تنها و اقعیت قصوا خود اوست. حالا از خود تان بیرسید که چه وقت این امر بوقوع می پیوندد؟ پاسخ جز این نمی تواند باشد که وقتی که ذهن خود هگل در جریان تفکرات فلسفی بالاخره به ایسن فکر برسد که «ذهن» [به معنای مطلق] عبارت از هر چیزی است که و اقعیت داشته باشد. پس مسأله فقط این نیست که هگل هدف را تشریح می کند، یعنی حالت معرفت مطلق و آزادی مطلقی که سرتاسر تاریخ قبلی بشر به طور ناخود می این نیست که و اقعیت داشته در این در تقلا بوده است. نقطهٔ اوج کل آن فرایند در و اقعی خود فلسفهٔ هگل است.

متحی: نمی دانم دو ریالی خود هگل هرگز افتاد که قضیه از این قرار است؛ یعنی آیا هرگز خودش توجه پیدا کرد کسه کاری کسه می کند جز ایس نیست کسه خودش را از حیث فیلسوف بودن در مقام نقطهٔ اوج تاریخ جهان قرار می دهد؟ گمان نمی کنم.

فرمودید که نقطهٔ اوج در آن واحد هم حالت معرفت مطلق است و هم حالت آزادی مطلق. ولسی ایس بههیچ وجه از بدیهیات نیست که معرفت و آزادی یکی باشند. آیا هگل فکر می کرد که معرفت همان آزادی است؟

سینگر: معرفت بهذات یا خودشناسی ا مبدل به آزادی می شود چون ، به نظر هگل، «ذهن» [به معنای مطلق] واقعیت قصوای جهان است. در سراسر تاریخ بشر پیش از آن لحظهٔ خطیری که «ذهن» [به معنای مطلق] تشخیص بدهد که خودش واقعیت قصوای جهان است، ما چیزی جن مهره هایی بی مقدار در این بازی نیستیم. تا پیش از آن لحظه ، مهار صحنهٔ تاریخ را در دست نداریم چون دلیل آنچه را بر ما می گذرد ، نمی دانیم . نمی توانیم عنان سرنوشت خود را به دست بگیریم چون جنبه های مختلف واقعیتی را که غیر از خود ما نیست ، عناصری بیگانه و خارجی می پنداریم . همینکه پی ببریم که ما همه چیز جهانیم ، فرایند مورد بحث را درك می کنیم و ، به تعبیر دیگر ، قوانین حاکم بر تکامل تاریخی را در می یابیم . آن وقت

<sup>1.</sup> self\_knowledge

می بینیم که آن قوانین در واقع همان قوانین عقل خود ماست، یعنی قوانین حاکم بر ذهن و تفکر خودمان.

مگی: پس این است غرض از کلام معروفی که از هگل نقل می کنند: «آنچه واقعی یا متحقق است [یا آنچه هست] عقلانی است، و آنچه عقلانی است واقعی یا متحقق است [یا آن چیزی است که هست].»

سینگر: درست است. ما وقتی آزادیسم، که به ایس اسر بسی ببریم. آزادی عبارت از شناخت واقعیت است، چون وقتی که به عقلانسی بسودن واقعیت بی ببریم، دیگر بیهوده با آن نخواهیم جنگید. می فهمیسم که ماهیت واقعیت، اصل حاکم بسر عقل خود ماست. آن وقت آزادیسم که مطابق قوانین عقلی با واقعیت همسو شویم و حتی به آن، سامان و جهت بدهیم.

همی: یکی از ویژگیهای اندیشهٔ همکل که شما بوضوح بیان کردید این بود که، به نظر او، تصورات [یا ایدهها] نه تنها به طور مجرد وجود دارند و نه فقط (چنانکه مثلاً افلاطون معتقد بود) خارج از قید زمان و ثابت و تغییر ناپذیرند، بلکه همیشه در جوامع و نهادها به یعنی واقعیات تاریخی دستخوش دگرگونی به تجسم پیدا می کنند. با توجه به این امر، همکل فکرمی کند که نقطهٔ اوج فرایند تاریخ چگونه جاهعه ای است ؟

سینگر: همان طور که از آنچه تما به حال گفته ایسم بر می آید، جامعه ای است که مطابق عقل سامان داده شده باشد. ولی باید توضیح بدهم کمه به نظر هگل این یعنی چه، چون جامعهٔ مورد بحث، جامعهٔ عقل محض نیست. هگل عقیده داشت که نمونهٔ جامعهٔ محصول عقل محض، جامعه ای است که مطابق آرمانهای انقلابیون فرانسوی [در انقلاب کبیر فرانسه] ایجاد شود. انقلابیون فرانسوی به جای اینکه شاه و نجبا و دیس را از میان بردارند، در صدد برآمدند که همه چیز را با عقل سازگار کنند. می گفتند چرا ماههایی داشته باشیم که شمارهٔ روزهایشان تفاوت کند؟ چرا همه را عین هم نکنیم؟ چرا هفته داشته باشیم؟ بیایید ماه را تقسیم کنیم به دوره های ده روزه مثل دستگاه اعشاری مقیاسات... و الی آخر. هگل معتقد بود که چنین طرز فکری نتیجهٔ یك برداشت انتزاعی جنون آمیز از معتقد بود که چنین طرز فکری نتیجهٔ یك برداشت انتزاعی جنون آمیز از معتقد است. شبیه استدلال فلان مهندس شهرسازی است که مثلا "به نقشهٔ عقل است. شبیه استدلال فلان مهندس شهرسازی است که مثلا "به نقشهٔ



تحتوری ویلهلم فریدریش هکل (۱۸۴۱-۲۷۷۰)

لندن نگاه می کند و می گوید: «عجب، خیابانهای شما همه کیج و معوج است و ترافیك باید دور بزند. بگذارید این شلم شوربا را از میان برداریم. ساختمانها را خراب می کنیم، خیابانهای قشنگ مستقیم می کشیم و در فاصلهٔ هر دو خیابان، یك مجتمع آپارتمانی بلند می سازیم. آن وقت، هم مردم بیشتری را جا می دهیم و هم محوطه های چمن صاف و سرسبز درست می کنیم که بیجه ها بازی کنند و همه چیز قشنگ و منظم و مرتب و منطبق با عقل می شود.»

متکی: یعنی درست چیزی که ما در لندن گرفتارش شده ایـم و فاجعه ببار آورده است.

سینگر: هگل می توانست پیش بینی کند که فاجعه ببار می آورد، چون چنین چیزی مساوی است با اینکه کار عقل مجرد [بی اعتنا به و اقعیت] به افراط کشانده شود. هگل اگر بود، می گفت که در یك طسرح شهسرسازی براستی عقلانی برای لندن، باید به آنچه و اقعیت داد نگاه کسرد یعنی به به لندن آن طوری که هست ب و آنچه را در ایسن و اقعیت، عقلانی است پیدا کرد (چون یقیناً و اقعیت بنا به بعضی دلایل یسا وجوه عقلی به طسری موجود گسترش پیدا کرده است و، بنا بسر ایسن، حتماً می بایست عنصسری از عقل در آن باشد). بعد باید آن دلایل را به نجوی پیگیری کسرد که منجمت عقلی گسترش لندن متحقق شود. عقلانیت، بنا به بسرداشت هگل، منجمت بنا به بسرداشت هگل، بلکه ما را تشویق می کند که بعضی از جنبه های بلهوسانه و ناموجه گسترش لندن را که باعث مشکلات خاص شده، جسرح و تعدیل کنیم. عقلانیت، مطابق برداشت هگل، در اساس آنچه را در و اقعیت موجسود، عقلانی است جستجو می کند و با تکامل بخشیدن و تقویت عنصس عقلی، عقلانی است جستجو می کند و با تکامل بخشیدن و تقویت عنصس عقلی، عقلانی است جستجو می کند و با تکامل بخشیدن و تقویت عنصس عقلی، فرصت متحقق شدن به آن می دهد.

می ؛ فلاسفهٔ متمایل به لیبرالیسم و پیرو سنت فکری آنگلوساکسن همیشه به این برداشت (باصطلاح) عقلانسی از دولت، ایس ایسراد خساص را گرفته اند که دولتی که یك کسل انداموار یکپارچه باشد و عقلانسی رفتار کند و همه چیز را مطابق عقل نظم بدهد، نمی تواند بسرای فعالیت و ابتکار و اختلاف سلیقه و عقیدهٔ فسردی میدان فسراهسم بیاورد چسون

اینگونه چیزها دائماً برنامههایش را بهم مسیریزند. بنا بسر ایسن، چنین دولتی عملاً تساهل و بسردباری را نسبت به ابتکار فسردی همیشه از دست مسیدهد و، به عبارت دیگر، آزادی در آن نیست. نظسر شما در ایسن بساره چیست؟

سینگر ؛ من فکر نمی کنم هگل با هر گونه آزادی فردی مخالفت داشت، هرچند البته باید تصدیق کرد که برداشت او از آزادی مساوی برداشت متعارف لیبرالی آنگلوساکسن نبود. برای اینک بهتر به تفاوت این دو پسی ببریم، اول نگاه مسی کنیم به تصور آزادی در قلمرو اقتصاد و در بازار. مطابق بسرداشت لیبرالسی، آزادی عبارت از ایس است ک مردم بتوانند آنطور که مسیخواهند، عمل کنند. اگر من مسیخواهم مثلاً امسال بهار پیراهن نارنجی بپوشم، در صورتـی کــه کسی مانعم نشود که پیراهنی به آن رنگ بخرم، آزادم. اگر میخواهم سایع ضد بو و ضد عرق بخرم، در صورتی که قادر بهاین کار باشم، آزادم. آیسن تنها چیسزی است که اقتصاددان لیبرال برای اینکه ببیند من آزادم یا نه، احتیاج بهدانستنش دارد. اما بعضی از اقتصاددانهای رادیکال در ایسن موضوع تردید کردهاند و گفته اند که چنین تصوری از آزادی تصوری بسیار سطحی است. اقتصاددانهای رادیکال میخواهند بدانند چرا من میخواهم امسال پیراهن نارنجی بپوشم؟ یا چرا میخواهم از مایع ضد بو و ضد عـرق استفاده کنم؟ يما اصولاً چمرا بموى طبيعمى بدن را مسألمه اى ممىدانم؟ اقتصاددان رادیکال ممکن است به این نتیجه برسد که دستی در این طرز فکر من در کار بودهاست؛ کسانی بودهاند که میخواستهاند از اینکه من مایع ضد بو و ضد عرق محصول آنها را بخرم سود ببرند؛ میخواسته اند از اینکه من فکر کنم رنگهایی که پارسال پوشیدهام امسال بهدرد نمیخورد، منفعت کنند. پس من دستکاری شدهام و آزاد نیستم. اقتصاددان رادیکال بسرای اینکسه بسدانند من آزادم یا نه، نه تنها باید ببیند که آیا می توانسم مطابق خواستم عمل کنم، بلکه همچنین باید پی ببرد که چرا ایس خواست را دارم. آیا خواستهای من عقلانی است؟ آیا خواستهایی است که نیازهای مرا برمي آورد؟

هگل اگر بود، با اقتصاددان رادیکال همدلی مسی کسرد و مسی گفت

آزادی فقط به این نیست که کسی از هوسهایش پیسروی کند یا بخواهد خواهشهایی را در خودش ارضا کند که دیگران برای اینکه چیزی به او بفروشند به او القا کرده اند. آزادی، به نظر هگل، باید عبارت از شکوفا کردن استعدادهای شخص به عنوان موجودی عاقل باشد.

معی: اینها همه ظاهراً خیلی عالمی بنظر میآید، اما درست فکسر کنید که در عمل چه معنایسی پیدا مسی کند. فرض کنید من مسیدانم که چه مسیخواهم. میخواهم، در صورتسی که میلم بکشد، بتوانسم امسال بهار پیراهن نارنجی بپوشم و وقتی هاوا گرمتر شد، بروم مایع ضد بو و ضدعرق بخرم. ولی تحت فرمانروایی دولتی زندگی می کنم که بهمان می گوید: «نه، نه، تو خیال هی کنی که این چیزها را میخواهی. خواستن ایسن چیزها بههیچ وجه میلسی در تو نیست که جنبهٔ عقلانی داشته باشد. ما می دانیم که اگر امیالت جنبهٔ عقلی داشت، چه میخواستی. بنا بر این، ما تعیین می کنیم که چیز باید داشته باشی سیا در ایسن میورد، چه چیز نباید داشته باشی، ولسی باور کن چیز نباید داشته باشی، ولسی باور کن این طور بمراتب خوشعالتر خواهی بود.»

آیما تصدیق نمیکنید که بسرخورد هگل بناچار به استبداد می انجامد؟

سینگر: تصور می کنم در عمل احتمالاً حق با شماست و مطمئن نیستم که هگل جوابی به ایراد شما داشته باشد. تنها چیزی که می تبواند بگوید این است که گرچه ممکن است، در عمل، پیدا کردن راه حلی برای ایسن مشکل دشوار باشد که افراد چطور می توانند در جامعه، بدون یك دولت استبدادی، حقیقتاً سرشت عقلانی خودشان را متحقق کنند، اما این به آن معنا نیست که شما با مفهوم لیبرالی «آزادگذاری » بتوانید بر این مشکل دست و پنجه برم نکرده ایم که نیازها و خواستهای مردم ممکن است دستکاری بشوند؛ و تا زمانی که این طور باشد، گمراه کننده است که بگوییم مردم حقیقتاً آزادند.

<sup>1.</sup> laissez \_ faire

هگلی: منظور شما این است که مشکل، مشکلی واقعـی است ولـو هگل راه حلی برای آن نداشته باشد.

سینگر: بله، مشکل همچنان به جای خود هست.

متلی: خوب؛ حالا اجازه بدهید چند لحظه برای جمع بنندی مکث کنیم. در ابتدای بحث من از شما پرسیدم که آسانترین راه ورود به فلسفهٔ هگل چیست و شما پاسخ دادید بهترین راه این است که از فلسفهٔ تاریخ او شروع کنیم. همین کار را کردیم و بعد هم، باصطلاح، به خط مستقیم ادامه دادیم تا رسیدیم به نقطهٔ فعلی. خوب، آیا حالا برای فهم سایسر جنبه های فلسفهٔ او در وضع بهتری هستیم؟

سینگر: به نظر من، تا اینجا بسیاری از مبانی فلسفهٔ هگل را فهمیده ایم. بـ معنوان نمونه، کتاب منطق او را در نظر بگیرید. دربارهٔ دیالکتیك بحث كـردهایم كه معروفترین فكـر در منطق اوست، یعنی تصور تز و آنتی تز و سنتز. یا نکتهٔ دیگری را در نظر بگیرید عبارت از اینکه هكل در كتاب منطق ادعا مسى كند كه منطق صرفاً مسألة صورت بـــه تفكيك از محتوا [یـا ماده] نیست، یعنی آنطـور کــه منطق سنتی ارسطـو تعبیــر و تفسیر شدهاست. هگسل مسی گوید صورت و محتوا با هم توأمند و حالا مسى فهميم كه چرا چنين چيزى مسى گويد. بـ هعقيده او ، ديـ الكتيك چيـزى است که در فرایند و اقعمی تاریخ شکوفا یا متحقق می شود. می گویسد منطق یعنی «حقیقت پوست کنده» یا، به عبارت دیگر، صورت جاوید و تغییر ناپذیر حقیقت، صرف نظر از هر محتوای تاریخی خاص، گو اینکسه ایـن صورت عملاً همیشه بـا نـوعی محتوا پیوستگـی دارد. پس ایـن هـم یکی دیگر از اندیشه های کلیدی او در کتاب منطق است. نکتهٔ دیگری كه به آن هــم اجمالاً اشاره كــرديم، تصور هكــل از واقعيت قصواست و اینک چگونه آنچه نهایت او اقعیت دارد، ذهنی یا معنوی است نه مادی.

هلی و هم در آن جنبههایسی از اندیشهٔ هگل که مورد بحث بود، به این فکر رسیدیم که عقل در واقعیت و از آن بالاتر، در واقعیت تاریخی و تجسم پیدا می کند. بظاهر گریسزی از ایس فکر در فلسفهٔ هگل امکان پذیر نیست که همه چیز همیشه مآلا برمسی گردد

به «ذهن» [به معنای مطلق] و حضور آن همه جا در فرایند تاریخ. آیا به ایس جهت است که هگل را فیلسوف اصالت معنوی [یا ایده آلیست] کامل عیار می دانند؟

سینگر: بله. قدر مسلم اینکه هگل فکر می کرد «ذهن» [بهمعنای مطلق] واقعیت قصواست. این فکر ممکن است بسیار عجیب به نظر ما برسد. برای فهم اینکه هگل چرا چنین فکری می کرد، باید در نظر بگیریم که او به چه نحو اندیشه اش را بر مبنای فلسفهٔ کانت پرورانده بود. کانت معتقد بود که ذهن ما نحوهٔ ادراکمان را از واقعیت شکل می دهد. بنا بر این، ما قادر به دیدن هیچ چیز نیستیم مگر از طریق مفاهیم مکان و زمان و علیت که ذهنمان بر هر چیزی بار می کند. با این حال، کانت ضمناً معتقد بود که واقعیت قصوایی هم وجود دارد که ذهنمی نیست و اسم این واقعیت قصوا را شیء فی نفسه گذاشت. اما، به نظر هگل، این حرف مهمل بود، چون او عقیده داشت که اگر به هیچ راه نشود شیء فی نفسه را شناخت، در واقسع هیچ گونه شناختی برای ما امکان پذیر نیست.

هگل همچنین افکار تجربیان انگلیسی را هم مردود میدانست که میپرسیدند از کجا بدانیم که چنین میسزی الآن جلمو ماست و می گفتند بعضی دادههای حسی اهست که تصویر میز را به ذهن ما انتقال می دهد و بنا بر این ، بین ذهن و واقعیت مادی واسطه ای و جود دارد که همان داده همای حسی باشد. هگل می گفت در ایسن صورت محال است هرگز میز را آن طور که هست بشناسیم چون همیشه باید از طریق واسطه به آن شناخت حاصل کنیم. هگل دلایل فراوان می آورد که چرا این نحوهٔ تفکر بی نتیجه است و ناگزیر به شکاکیت می انجامد، یعنی به این نظر که ما واقعاً قادر به شکاکیت از محالات است. خوب، پس تکلیف چیست؟ هگل می گوید تنها راه این است که تصور وجود شناسایی را مردود بدانیم، یعنی مثلاً تصور وجود مستقل این میز را جدا از ذهنی که به آن بدانیم، یعنی مثلاً تصور وجود مستقل این میز را جدا از ذهنی که به آن

<sup>1.</sup> sense data

شناخت پیدا می کند. باید بگوییم که شناخت یا معرفت، اگر اصولاً وجود داشته باشد، باید مستقیم و بدون واسطه باشد. نباید واسطهای باشد که بگوییم از طریب آن به اشیاء شناخت پیدا می کنیم. چطور چنین چیزی می شود؟ فقط در صورتی که شناسنده و شناخته [یا عالم و معلوم] یکی باشند و غیر از هم نباشند. ولی این چطور ممکن است؟ این طور که چون شناسنده [یا عالم] چیزی جز ذهن نیست، آنچه شناخته می شود [یا معلوم] هم ذهن باشد. بنا بر این، کل واقعیت باید ذهنی باشد.

هكى: وقتى من همهٔ افكار هكل راكه شما تا اينجا مطرح كردهايد، مى سنجم، اين طور بـ فنظرم مى رسد كـ فيك بينش محورى هست كـ قمام مفاهیم مهم دیگر یکی پس از دیگری به طور طبیعی از آن سرچشمه می گیرند. بینش محوری ایسن است که فهم واقعیت به معنای فهم یك فرایند دگرگونی است، نه فهم فلان وضع خاص. به نظر من، از آن به بعد، همهٔ مفاهیم کلیدی فلسفهٔ هگل بهطور طبیعی و بهترتیبی کمه خواهم گفت از آن بینش محوری نشأت مسی گیرند. اگر بپرسیم «چـه چیـز دگر گون می شود؟» هگل جو اب می دهد «Geist». اگر بپرسیم: «چـرا به جای اینکه همان طور باقی بماند، دگرگون می شود؟» هکل جواب می دهد «برای اینکه اول در حالت از خود بیگانگی است.» اگر بپرسیم «فرایند دگرگونی چه شکلی پیدا می کند؟» هگل جواب می دهد «دیالکتیك». اگر بپرسیم «آیا فرایند دگرگونی هدفی دارد؟» هگل جواب میدهد «بله، معرفت مطلق (که آزادی مطلق هم هست) در یك سطح و جامعهٔ انداموار ا در سطح دیگر.» خوب، پس معلوم شد اساسی ترین افکار هگل را می شود به این طریق روشن کرد. اما حالا طبعاً این سؤال پیش می آید کسه چرا هگل چنین کاری نکردهاست؟ نوشتههای او از جهت غموض و پیچیدگی نظیر ندارد و واقعاً خواننده را بیزار می کند؛ بقدری غامض است که بسیاری از فلاسفهٔ برجسته، از شوپنهاور گرفته تا برتراند راسل، صادقانه گفته اند که بکلی بیمعناست و

چیزی جزحقه بازی نیست. البته اینگونه افراد اشتباه می کرده اند، اما از

جهتی مقصر خبود هگل است که آنها بهچنین نظری قائل شدهاند. کسی

<sup>1.</sup> Organic Society

می تو اند صفحه های پیاپی از نوشته های هگل را بخو اند و به مغز خودش فشار بیاورد و از خودش بپرسد: «بالاخره مقصودش چیست؟» زبان یأجوج و مأجوج آنقدر در آثار او فراو آن است که دانشجویان فلسفه فقط بسرای خنده قسمتهایی از آن را بسه صدای بلند بسرای هم مسی خوانند. چرا هگل این طور می نوشت؟

سینگر: بعضی از منتقدانی که سر لطف و مهربانی نداشته اند، فکر کرده اند که هگل برای اینکه سطحی بودن افکارش را بپوشاند عمداً ایس طور غامض می نوشته است. ولی من فکر نمی کنیم افکار او سطحی است؛ فکر می کنم بسیار هم عمیق است و اشکال از ماهیت افکارش ناشی می شود. یکی از شاگردانش گفته است که یك سخنران فصیح امکان داشت همه چیز را از بر باشد و به بیان روشن برای شنوندگان ریسه کند؛ اما هگل همیشه در جریان تقریر درسها، افکار ژرف را از اعماق ذهنش بیرون می کشید. با زحمت و تلاش تو انفرسا ایس افکار را بیرون می آورد. سبك هگل سبك کسی است که به صدای بلند فکر می کند و با مطالب، مشکل دارد.

ممکن است افسوس بخوریم که چرا بعد آنچه را گفته صیقل نینداخته و مورد بازنگری قرار نداده؛ ولی با توجه بهوضع انشاء فلسفی آلمانی در آن زمان، تعجبی ندارد که هگل احساس نکرده باید روان و سلیس بنویسد. کانت و فیخته و دیگر معاصر انشان هم بسیار غامض و پیچیده می نوشتند و، با وجود این، فلاسفهٔ بزرگی تلقی می شدند.

محمی ، سؤال دیگری که بر پایهٔ آنچه گفتیم مطرح می شود اینکه چطور شد فیلسوفی که اینقدر نمامض می نوشت و اینقدر فهمش دشوار بود، حتی در زمان حیات خودش چنین نفوذ عظیمی پیدا کرد؟

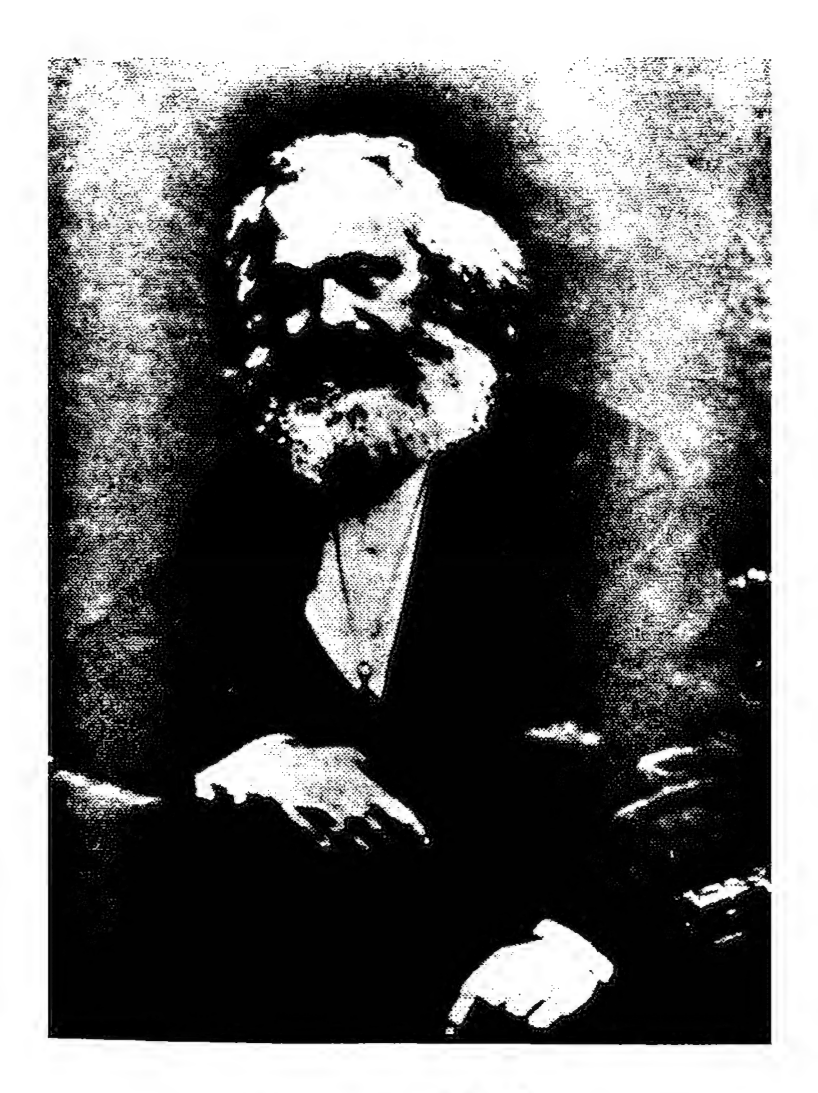
سینگر: فکر می کنم ایس امر از جهتسی از موقعیت او در دانشگاه برلین ناشی می شد که پایتخت پروس، یعنی امیرنشین رو به تعالی و ترقی آلمان در آن زمان بود، و از جهت دیگر از باروری و پر ثمری اندیشههای هگل در زمینههای مختلف سرچشمه می گرفت. تأثیری که هگل داشته فقط منحصر به فلسفه نبوده، بلکه علم کلام و تاریخ و سیاست و اقتصاد و جنگ را هم در بر می گرفته است. اینکه افکار هگل در همهٔ ایس زمینه ها قابل اعمال بوده حاکی از سودمندی رهیافت او، بخصوص فواید عنصر

تاریخی در شیوهٔ بسرخورد اوست. دید تاریخی هگل که همه چیز را حاصل یک سیر تکاملی و ثمرهٔ یک فرایند میدانست، قابل این بود که در تمام آن زمینههای مختلف مورد استفادهٔ محققان قرار بگیرد و نتیجه بدهد.

متلی: ممکن است حالا به حیات بعدی آن اندیشه ها بپردازیم که چنین اهمیتی پیدا کرده؟ یکی از اولین چیزهایی که پس از مرگ هگل پیش آمد این بود که پیروانش به دو جناح تقسیم شدند: هگلیهای جوان و هگلیهای پیر، یا هگلیهای چپگرا و هگلیهای راستگرا. ممکن است توضیحی در بارهٔ فرق این دو بدهید؟

سینگر: هگلیهای راستگرا کسانی بودند که فکر می کردند از فلسفهٔ هگل لازم می آید که چیزی از قبیل دولت پسروس همان دولت اندامواری باشد که اندیشههای او بهسوی آن سیر می کرده است. معتقد بودند که خود هگل در کتاب فلسفهٔ حق که سیاسی ترین نوشتهٔ اوست چنین گفته است. در آن کتاب، هگل دولتسی را توصیف می کند دارای سلطنت مشروطه که تفاوت زیادی با دولت پروس ندارد. بنا بسر ایسن، افراد ایسن جناح تصور می کردند که واقعاً نیازی به تغییر بیشتر نیست. پس ایسن افراد هگلیهای محافظه کار یا جناح راست بودند،

هگلیهای چپگرا مصرانه می گفتند که جهت اساسی فلسفهٔ هگل بسراتب رادیکال تر از ایسن بوده است. چنانکه در اول ایسن بحث گفتیم، هگل در بارهٔ فائق آمدن بسر شکاف بین عقل و خواهش نفسانی یا اخلاق و نفع شخصی صحبت می کند. ایسن تغییر بسیار ریشهداری است که کسی بخواهد بانی آن بشود و هیچ کس باور نداشت که در پروس سال ۱۸۳۰ چنین تغییری روی داده باشد. بنا بر این، هگلیهای چپگرا مدعی بودند که جهت فلسفهٔ هگل بهسوی تغییراتی بمراتب دامنه دار تسر و در واقع دگرگونیهای انقلابی بوده است. البته ناگزیر تصدیق می کردند که آنچه هگل در فلسفهٔ حق نوشته شباهتی به نوشته های یک انقلابگر ندارد؛ اما می گفتند که هگل از دولت پروس حقوق می گرفته و، بنا بر ایسن، سازش می کاری کرده و خودش را فروخته است، ولی ما می خواهیم از خود هگل هم به هگل وفادار تر بمانیم. هگلیهای چپگرا می خواستند اندیشه های هگل را تا جایی پیش برند و به نقطه ای برسانند که بر تقابل بین تز و آنتی تز عقل تا جایی پیش برند و به نقطه ای برسانند که بر تقابل بین تز و آنتی تز عقل تا جایی پیش برند و به نقطه ای برسانند که بر تقابل بین تز و آنتی تز عقل تا جایی پیش برند و به نقطه ای برسانند که بر تقابل بین تز و آنتی تز عقل تا جایی پیش برند و به نقطه ای برسانند که بر تقابل بین تز و آنتی تز عقل تا جایی پیش برند و به نقطه ای برسانند که بر تقابل بین تز و آنتی تز عقل



کارل مارکس (۲۸ - ۱۸۱۸)

و خواهش نفسانی، بـا اخلاق و نفـع شخصی، فائـق بیایند و بهسنتز [یــا وضع مجامع] جامعهای هماهنگ برسند کـه سرانجام آن شکافها و تفرقهها را در سرشت انسانی التیام بدهد.

هگی: و البته با این صحبت می رسیم به مارکسیسم و شخص مارکس که امروزه از همهٔ هگلیهای جوان یا هگلیهای جناح چپ برای ما مهمتر و جالب توجه تر است. (ضمناً بگویم مطلبی که آخر از همه ذکر کردید، به نظر من، بسیار روشنگر است، چون نشان می دهد که چگونه هم قضاوت افراطیون جناح راست را می شود به طور صحیح از فلسفهٔ هگل نتیجه گرفت و هم قضاوت افراطیون جناح چپ را، و ایس چیسزی است که خیلی از کسانی را که خودشان در ایس باره تحقیق نکرده اند به تعجب و حیرت می اندازد. قضیه فقط ایس نیست که توتالیتاریسم [یا استبداد عقیدتی همه گیر] جنماح راست و جناح چپ در عمل بسیار مشابه است، بلکه ریشه و سرچشمهٔ فکری هر دو یکی است. هگل پدر بزرگ هر دو است.)

مارکس همهٔ اندیشههای هگل را که تا کنون مورد بحث ما بودهاند به استثنای یکی ــ اقتباس کرد و در مارکسیسم بهآنها محوریت داد. اول این فکر که واقعیت عبارت از فرایندی تاریخی است. دوم این فکر که این فرایند به طور دیالکتیکی دستخوش دگرگونی می شود. سوم ایس فکر که فرایند دیالکتیکی دگرگونی هدف مشخصی دارد. چهارم این فکر که این فرایند دیالکتیکی دگرگونی هدف مشخصی دارد. چهارم این فکر که تا بهآن هدف عبارت از جامعهای خالی از تعارض است. پنجم این فکر که تا بهآن هدف نرسیده ایم، محکومیم که در یکی از حالات مختلف از خودبیگانگی هدف نرسیده ایم، اختلاف بزرگ در ایس است که، به نظر هگل، ایس فرایند عارض بر چیزی عارض بر چیزی عارض بر چیزی می شود و، به نظر مارکس، عارض بر چیزی مادی. از این یک اختلاف که بگذریم، الگوی کلی اندیشههای هر دو یکی است. مثل ایس است که مارکس یک سلسلهٔ طولانی معادلات را از هگل است. مثل ایسن است که مارکس یک سلسلهٔ طولانی معادلات را از هگل گرفته باشد و مقدار دیگری به جای کا گذاشته باشد، ولی خود معادلات را گرفته باشد و مقدار دیگری به جای کا گذاشته باشد، ولی خود معادلات را همان طور حفظ کرده باشد.

سینگر: دقیقاً. همین موضوع را مشلا ً در برداشت مادی مارکس از تاریخ میبینید که تصور محوری در تفکر اوست. مارکس معتقد بود که

<sup>1.</sup> materialist conception of history

تکامل تاریخی را نیروهای دخیل در تولید مادی موجب می شوند. پس جنبهٔ مادی زندگی ما \_ یعنی نیروهای تولیدی \_ بر جنبهٔ ذهنی یا معنوی آن چیرگی دارد. تصورات و مداهب و عقاید سیاسی ما همه از ساخت اقتصادی جامعهٔ ما سرچشمه می گیرند. این به معنای معکوس کردن نظر هگل نسبت به تاریخ است. به این جهت، مارکس می گوید که من هگل را روی سرش وادار به ایستادن کرده ام. هگل معتقد بود که تکامل ذهن منجر به شکل گرفتن جوامع معین و دوره های تاریخی معین می شود.

مگی: آیا تصور میکنید بشود ادعا کردکه مارکس اندیشهٔ تـــازه و بدیعی بهفلسفه اضافه کردهاست؟

سينتر: اگر فلسفه را بهمعناي اخص بگيريم، يعني بحث دربارهٔ ماهیت قصوای واقعیت، تصور نمی کنم مارکس فکر مهمی به آن اضافه كردهباشد. شكى نيست كه ماركس مادى مسلك بوده، ولي در مقام فیلسوف از مسلك مادی دفاع نكرده؛ مسلك مادی را به عنوان امری بدیهی پذیر فته است. آنچه از لحاظ او اهمیت داشت جهان مادی بود، نمه چیزی دور از دسترس مثل Geist که، به نظر مارکس، از قبیل مجردات محصول ما بعد الطبيعة آلمان محسوب مي شد و درخور اعتنا نبود. بنا بسر ايس، ماركس دلايلي در اثبات مسلك مادى اقامه نكرده و فكر جديدى بهميدان مباحثات فلسفی در این زمینه نیاوردهاست. کاری که کرده ایس بوده که نوعی دید و بینش به ما بخشیده است؛ دید نسبت به جهانی که مهار ما در آن به دست اوضاع و احبوال اقتصادی است و به این جهت در چنین جهانی آزاد نیستیم. از حیث اینکه ما مهرههایی بی مقدار در بازی تاریخیم، این نظریه هنوز شبیه نظریهٔ هگل است. اما برای اینکه آزاد بشویم، باید مهار نیروهای اقتصادی را بدست بگیریم که در واقع همان نیروی خود ماست، چون بالاخره مگر اقتصاد چیست جـز شیوههایی کـه بـهوسیلهٔ آنها غذا و مسكن و بقيهٔ نيازهايمان را تأمين ميكنيم؟ بنا بر اين، مطابق اين دید، ما بـدون اینکـه متوجـه باشیم، در انقیاد چیــزی هستیم کــه حقیقتاً بخشی از خود ماست. اگر بخواهیم آزاد باشیم، باید مهار ایـن نیروها را بدست بگیریم. چنین دیـدی نسبت بهوضع بشر، دیدی قــوی و فلسفی بــه معنای اعم است؛ اما بـهمعنای محدود و فنی کلمهٔ «فلسفه»، کشف فلسفی

مهمی نیست.

متنی : دو نظام فکری هگلیانیسم و مارکسیسم با هم پیوستگی نزدیك دارند؛ اگر این دو نظام را تو أماً در نظر بگیریم، به عقیدهٔ شما ارزنده ترین خدمت آنها به اندیشهٔ بشر از زمان خودشان تا به حال چه بوده است؟

سینگر: از آنچه تاکنون گفته ایم پیداست که مطلب مهم و حساسی که از جانب هگل و مارکس به فهم ما اضافه شده است این فکر بوده که تاریخ فر ایندی است که در همهٔ جنبه های تفکر و تصورات ما تأثیر می گذارد.

متی : و همین امر بود که در قرن نوزدهم به صورت جنبهٔ جدید و مسلط هر فکری در آمد، ایسن طور نیست؟ البته آنچه به فاصلهٔ کوتاهی نیروی آن را بمراتب افزونتر کرد نظریهٔ تکاملی داروین بود که به ما نشان داد باید همهٔ انواع حیات و نه تنها حیات بشر یسا حیات اجتماعی را ثمرهٔ یك سیر تکاملی و، بنا بر این، در گیر فرایند دگر گونی دائم بدانیم.

سینگر: برای ما دیگر قابل تصور نیست که جوامع یا اندیشهها را اموری جاوید و آزاد از قید زمان و مستقل از تاریخ و سرگذشتشان در نظر بگیریم. این چیزی است که بههگل و مارکس مدیونیم. پس یکسی از امسور بسیار مهم همین فکر بودهاست. فکر دیگری که اهمیت عظیم داشته، مفهوم آزادی بهوجهی است که گفتیم و اینچنین بما تصور لیبرالها از آن تفاوت دارد. [مطابق مفهوم مورد نظر هگل و مارکس] ما نمی توانیم آزاد باشیم مگر اینکه مهار سرنوشتمان را بدست بگیریم: یعنی بهجای اینکه باشیم مارکس) با وزش بادهای اقتصادی بهایین سو و آنسو رانده شویم یا (بهنظر مارکس) با وزش بادهای اقتصادی بهایین سو و آنسو رانده شویم یا (بهنظر هگل) فرمانمان بهدست نامرئی عقل باشد، رأسا سکان را بدست بگیریم و قدرت خودمان و استعداد جمعی افراد بشر را برای مسلطشدن بسر سر نوشت خودشان، بهشکفتگی برسانیم. البته ایسن فکر، همان طور که اشاره کردید، ممکن است در عمل گرایشهای بسیار خطرناك همان طور که اشاره کردید، ممکن است در عمل گرایشهای بسیار خطرناك مکل و مارکس عنوان شده، گمان نمی کنم هر گز فراموش بشود.

متحی: با ایس صحبت مسیرسیم به معایب و محاسن ایس افسکار. بزرگترین ایرادی که گرفته شده است به زبان ساده ایس بوده که همین افکار سرچشمهٔ تو تالیتاریسم در دنیای امسروز بوده است. هگل همیشه به عنوان بانی فکر یك دولت انداموار و یکپارچه ـ و علی الخصوص آن قسم دولت پرستی در آلمان که بالاخره به ظهور هیتلر منتهی شد ـ مورد استناد بوده است. مرید فلسفی او، کارل مارکس، هم به همین و جه همیشه به عنوان بانی فکر کمونیسم مورد استناد بوده که در رژیم استالین، مخوف ترین حکومت جابرانه را در عصر جدید بوجود آورد. رژیم هیتار و رژیم استالین میلیونها نفر از شهروندان آلمان و شوروی را کشتند. من به هیچ و جه نمی گویم که آنچه منظور هریك از این دو فیلسوف بوده کوچکترین شباهتی به این موضوع داشته یا، به طریق اولی، امکان داشته مورد تصویب و تأیید آنها قرار بگیرد. ولی حقیقت این است که، به نظر هر دو، مهمترین و اساسی ترین چیز در مورد هر فکری، تجسم آن در تاریخ و در نهادها و و اساسی ترین چیز در مورد هر فکری، تجسم آن در تاریخ روی داد وقتی در واقعیت اجتماعی است؛ ولی ایس بود واقعیت آنچه روی داد وقتی افکار خودشان در آن قالبها ریخته شد. پس بنا به مقدماتی که خودشان مسلم دانسته اند، می بایست عیب مر گباری در آن اندیشه ها نه فته باشد. این عیب چه بوده است؟

سینگر: تصور می کنم افکارشان تجسم غلط پیدا کرد. مین فکر نمی کنم شما بتوانید و اقعاً اثری از افکار هگل در ناسیو نالیسم نژادپرستانهٔ هیتلر پیدا کنید. در هگل اینگونه نژادپرستی دیدهنمی شود.

متلی : پس فکر میکنید که سنت دولت پرستی در ناسیو نالیسم آلمان، بکلی هگل را به طرز غلط معرفی کرده است؟

سینگو: بله، یقیناً در ایس مورد هگل بکلی بغلط معرفی شده است. و بزرگترین بازی روزگار اینکه در آنچه در مورد مارکس همم پیش آمدهمین طور بوده است. گفتم که مارکس فیلسوف آزادی بود. آزادی را گرامی می داشت و از انقیاد متنفر بود. روزی دخترش از او خواست بنویسد که منفور ترین صفت رذیلانه نزد او چیست. مارکس در جواب نوشت: «چاکرمآبی» مینی درست همان صفتی که اگر می خواستید در تو تالیتاریسم استالینی زنده بمانید، می بایست داشته باشید. حقیقت ایس است که این افکار مورد سوء استفاده قرار گرفت و تحریف شد.

هنگی: چرا؟ چه چیزی در این اندیشهها بود که اینگونه سوء استفادهای دربست را ممکن کرد؟ البته بهفرض اینکه سوء استفادهای

واقع شدهباشد.

سينتكر: تصور مى كنم نهايتاً نظرية نادرستى كه در بارة طبيعت انسان و جود داشته است. سعمی شده است ایحماد و یکانگی بیدن انسانها بیش از آنچه واقعاً هست، جلوه دادهشود. ریشهٔ ایـن امر را میتوانیم در مفهوم هکل از «ذهـن» [بدمعنای مطلق] یا Geist پیدا کنیـم، یعنی چیزی بالاتر و فراتر از تفاوتهای بین اذهان فسردی. در مارکسی هسم همین دیسده می شود: در ایس تصور او که اگر اوضاع اقتصادی را عوض کنید، طبیعت انسان را هم تغییر میدهید و از آن به بعد همه بسر اختلافات بین خودشان فائق می آیند. مارکس می گوید همینکه آن ساخت اقتصادی را از میان برداریم که من و شما را بهرقابت در بازار سوق میدهد، اختلاف منافع من و شما و منافع فردى ما با منافع جامعه هم از بين مىرود. اما بدبختانه بنظر مىرسد كــه اين گفته درست نيست. مىتوانيــد اساس اقتصاد را تغییر بدهید، اما شکاف بین عقل و خلواهش نفسانی و اختلاف بین منافع مس و شما یسا بین فسرد و جامعه از میسان نمی رود. در واقع، همینکه مردم ببینند رقابت برای کسب ثروت محال یا بسیار مشکل شده است، برای کسب مقام یا قدرت شروع بدرقابت می کنند و این به هیچ وجه بهتر از وضع قبلي نيست، چنانک در جامعه تحت حکومت استالين ثابت شد که بمراتب حتى بدتر است. بنا براين، من فكر مى كنم اين اعتقاد ماركس غلط بوده كه سرشت انسان تغيير ميكند.

شاید حق با رقیب بزرگ قرن نوزدهمی مارکس، یعنی آنارشیست روسی میخائیل باکونین ۱، بود که درست از همین جنبهٔ اندیشهٔ مارکس انتقاد می کرد. مارکس می گفت باید بگذاریم کارگران حکومت کنند، چون کارگران از طرف تودهٔ مر دم جامعه یعنی طبقهٔ کارگر حکومت خواهند کرد. باکونین می گفت نه به هیچ کس نباید حکومت کند چون اگر کارگران

۱. Mikhail A. Bakunin به بهدلیل اختلافی که عمدتاً بسر سر مسألهٔ حفظ انگلس همکاری داشت، اما بعد بهدلیل اختلافی که عمدتاً بسر سر مسألهٔ حفظ و ابقای قدرت دولت با آن دو پیدا کسرد، در نتیجهٔ تحریکات مسارکس از بین الملل اول اخسراج شد و مستقلا به تدوین و ترویج نظریات خویش به یاری نهضت آنارشیسم روی آورد. (مشرجم)

۳۳۸ فلاسفهٔ بزرگ

حکومت را بدست بگیرند، از آن به بعد حاکم خواهند بود نه کارگر و از منافع حاکمان پیروی خواهند کرد، نه از منافع طبقهٔ کارگر. مارکس این حرف را مسزخرف می دانست و معتقد بود که مردم در جامهای متفاوت، مسردم متفاوتی خواهندبود و منافع متفاوت و کمتر خودخواهانهای خواهندداشت و دست در دست هم بسرای مصلحت و سود همه کار خواهند کرد. اگر نگاه کنیم به آنچه در جوامع (باصطلاح) «مارکسیستی» پیش آمده، شاید بپذیریم که نظر باکونین در خصوص طبیعت انسان درست بودهاست.



## شوپنهاور

گفت و تحو با فردریك كاپلستن

## مقدمه

معی د ممکن است خیال کنیم که یگانه رشته ای که از هوسهای زاییدهٔ «سلیقهٔ روز» تبعیت نمسی کند فلسفه است. اما ایسن طور نیست. در فلسفه هم مثل سایر فعالیتهای بشری، ظاهر آهر نسل در برابر ارزشهای نسل گذشته واکنش نشان می دهد. در نتیجه، نویسندگانی که آثارشان وسیعآ مطالعه می شده در بوتهٔ اهمال می افتند و چهره های تازه جلو می آیند. حاصل کار احتمالا آین است که در هر زمان و مکان معین، اغلب همان چند فیلسوف انگشت شمار «باب روز» می شوند و مسورد مطالعه قسرار می گیرند و در همان حال عده ای از سایر فلاسفهٔ معروف بسه طور نسبی بسه غفلت سپرده می شوند. ولی بعد نسل جدیدی می آید و یکی دو تن از این فلاسفهٔ فراموش شده را دوباره ارزشیابی می کند و اینها باز «باب روز» می شوند و همین طور این جریان ادامه پیدا می کند.

از فلاسفه ای که در دویست سال گذشته به بارزترین نصو دچار چنین سرنوشتی بوده اند، یکی شوپنها ور است که در بیشتر عمرش ـ یعنی به طور بسیار تقریبی، نیمهٔ اول قرن نوزدهم ـ کمابیش یکسره نادیده گرفته می شد، ولیی بعد در نیمهٔ دوم آن قرن به مقام یکی از نامور ترین و پر نفوذ ترین فلاسفه رسید. اما باز در نیمهٔ اول قرن بیستم شوپنها ور در بوتهٔ فراموشی چنان عمیقی افتاد که دیگر حتی اغلب معلمان فلسفه زحمت خواندن نوشته هایش را به خود نمی دادند. با این حال، مجدد آدر عصر ما شوپنها ور کم کم طرف توجه قرارمی گیرد و یکی از دلایلش این است که تأثیر شکل دهنده در یکی از مهمترین فلاسفهٔ قرن حاضر ـ یعنی ویتگنشتاین به حاگذاشته است.

آرتور شوپنهاور در ۱۷۸۸ در شهر دانتزیگ یا گدانسک فعلی متولد شد. خانواده ش نسلهای پیاپی از جملهٔ بازر گانان ثروتمند هانزایی بودند و شوپنهاور با هدف ورود به صحنهٔ بازر گانی بین المللی تربیت شده بود، نه زندگی دانشگاهی و علم و تحقیق. اما او علاقه ای به تجار تخانهٔ خانوادگی نداشت و باصرار به دانشگاه رفت و بقیهٔ عمر را به درآمید خصوصیی که داشت صرف مطالعات مستقل و نگارش کرد. با درآمید خصوصیی که داشت صرف مطالعات مستقل و نگارش کرد. رسالهٔ دکتری او با عنوان دیشه های چهادگانهٔ اصل جهت کافی اسامروز به صورت یکی از آثار کوچکتر کلاسیک درآمیده است. شوپنهاور هنوز بیست و چند ساله بیود که چهار سال از عمر را وقف نگاشتن شاهکارش، بیست و چند ساله بیود که چهار سال از عمر را وقف نگاشتن شاهکارش، جهان همچون ۱۷۱۵ و نهایش، کرد. این نوشته در ۱۸۱۸ هنگامی که تاریخ چاپ ۱۸۱۹ ذکیر شده، اغلب بخطا این تاریخ را سال انتشار آن تاریخ چاپ ۱۸۱۹ ذکیر شده، اغلب بخطا این تاریخ را سال انتشار آن معرفی می کنند). از آن به بعد تا هنگام مرگ در هفتاد دو سالگی در معرفی می کنند). از آن به بعد تا هنگام مرگ در هفتاد دو سالگی در معرفی می کنند). از آن به بعد تا هنگام مرگ در هفتاد دو سالگی در معرفی می کنند). از آن به بعد تا هنگام مرگ در هفتاد دو سالگی بوجود و خودن به غنای دستگاهی در فلسفه که در جوانی پیش از سی سالگی بوجود افزودن به غنای دستگاهی در فلسفه که در جوانی پیش از سی سالگی بوجود

<sup>1.</sup> Danzig 2. Gdansk

۳. Hanseatic . منسوب به «هانزا»، به معنای اتحادیه یا انجمن مرکب از بازرگانان شهرهای آزاد آلمان که در اواخر سده های میانه به منظور محفوظ ماندن از تعدی بیگانگان (بویژه در تجارت خارجیی) همگروه شده بودند. (مترجم)

<sup>4.</sup> Arthur Schopenhauer, On the Fourfold Root of the Principle of Sufficient Reason.

<sup>5.</sup> A. Schopenhauer, The World as Will and Representation.

Die Welt als Wille und Vorstellung. نام كتاب به آلماني:

از این کتاب دو ترجمه به انگلیسی در دست است که یکی در ۱۸۸۳ منتشر شده است و دیگری در ۱۹۵۸ در اولی، واژهٔ آلمانی Vorstellung به الطوری به بسر گردانیده شده است و در دومی (که به مراتب بسرتسر از اولی است) به Representation. هر دو تعبیر (که یکی را به فارسی مسی توان «تصور» گفت و دیگری را «نمایش») درست است. ولی دومی به معنای مراد شوپنهاور نزدیکتر است. مرحوم فروغی نیز در سیر حکمت، عنوان کتاب را جهان نمایش و اداده است ترجمه کرده است. در ترجمهٔ فرانسه نیز همین قسم آمده است. (مترجم)

آورده بدود و بعدها هم هرگز از آن منحرف و منصرف نشد. همچنین مجموعه ای از زبدهٔ مقالاتش زیر عنوان تفننات و متممات و دو کتاب کوتاه نکته آموز در باب اخلاق، یکی به نام اساسی اخلاق و دیگری موسوم به آذادی ۱۲ در ۱۰ از او انتشار پیدا کرد. کتاب کوچك دیگری هم دارد به اسم ۱۲ در طبیعت که در آن می خواهد نشان بدهد که اکتشافات جدید علمی مؤید اندیشه های اوست. ولی از همه مهمتر تحریر مجددی از جهان همچون ۱۲ دو در امای می رسید و در ۱۸۴۰ منتشر شد.

شوپنهاور دارای چند ویژگی جالب خاطر است. با اینکه آثارش بلافاصله پس از نوشته های کانت می آید و در جریان اصلی فلسفهٔ غرب جایگاهی استوار دارد، خمود او در بارهٔ آیین هندو و آیین بمودا صاحب اطلاع است و یگانه فیلسوف معتبر غربی است که بـهمشابهتهای مهم و پسر معنا بین اندیشهٔ شرقمی و غربسی اشاره ممی کند. از ایسن گذشته، او نخستین حکیم بزرگ غربسی است کسه آشکارا و صریحاً منکر وجسود خسدا میشود. بعلاوه، هیچ فیلسوف بزرگ دیگری مانند شوپنهاور چنین مقام بلندی در نظام هستی به هنر اختصاص نمی دهد و اینهمه سخنان شنیدنسی در این باره نمی گوید. بدون شك، به همین دلیل نفوذ او در هنرمندان آفرینندهٔ طراز اول از هر فیلسوف دیگری در عصر جدید بیشتر بودهاست. خودش یکی بزرگترین استادان نثر آلمانی است و بسیاری از عباراتش آنچنان نغز و درخشان است کـه عدهای، بدون توجه به سیاق معنا، صدها فقره از آنها را دست چین کردهاند و بهصورت کتابهای کوچك حاوی سخنان گزیده پــه چاپ رسانده اند. ایس کار از لحاظ علمی، فاجعه و ار بوده است چون ایس حقیقت را پنهان کرده که شوپنهاور در وهالهٔ اول دستگاه ساز است و فلسفهاش را جز به صورت كامل ممكن نيست درك كرد.

طولانی ترین و تازه ترین کتابی که در زمان این گفت و گو دربارهٔ

<sup>1.</sup> A. Schopenhauer, Parerga and Paralipomena.

<sup>2.</sup> A. Schopenhauer, The Basis of Morality.

<sup>3.</sup> A. Schopenhauer, The Freedom of the Will.

<sup>4.</sup> A. Schopenhauer, On the Will in Nature.

فلسفهٔ او به زبان انگلیسی پیدا می شود .. با عرض معذرت .. به قلم خود من است. اما چون در این سلسله برنامه ها تك گویی جایی ندارد، از نویسندهٔ یکی دیگر از کتابها در بارهٔ شوپنهاور دعوت کرده ام که در این بحث با من شرکت کند. مهمان من .. فردریك کاپلستن استاد ممتاز تاریخ فلسفه در دانشگاه لندن .. به هر حال خودش برجسته ترین مورخ زندهٔ فلسفه است و علاوه بر بحثی که در بارهٔ شوپنهاور در اثر نه جلدی مشهورش زیر عنوان تاریخ فلسفه اکرده، کتاب جدا گانه ای هم به نام آدتود شوپنهاود؛ فیلسوف بدیهنی از نوشته است.

<sup>1.</sup> Frederick Copleston, History of Philosophy.

<sup>2.</sup> F. Copleston, Arthur Schopenhauer, Philosopher of Pessimism.

متحى: شايد بهترين راه شروع بحث، طرح اين سؤال باشدكه شوپنهاور می خواست چه کند؟ جواب خود شما بهایدن پرسش چیست؟ كاپلستن: تصور ميكنم شوپنهاور هم مثل خيلي از سايـر فلاسفهٔ مبتکر و نوآور میخواست جهانی را که پیرامون خودش می دیـد و در آن زندگی می کرد، درك كند. يا ممكن است بگوييم كه سعی داشت برداشتی یکیارچه و منسجم از تجربهٔ انسانی حاصل کند، یا بسر جهان پدیدارها و تکثر پدیدارها چیرگی عقلی بدست بیاورد. برای این کار، به فکرش رسید که لازم است واقعیت بنیادی و زیربنایی را بشناسد. اگر کسی بپرسد کــه چرا آو فکر می کسرد اصولاً واقعیتی زیربنایی وجود دارد کسه شناسایی شود، تصور می کنم یکی از جهات عمدهاش این بدود که او از مقدماتی که ایمانوئل کانت مسلم شمردهبود ابتدا منی کرد و عقیده داشت که ما جهان را از دیدگاه انسانی می بینیم و ذهن بشر طوری از پیش برنامه ریزی شده که جهان را بهنجو خاصی ببیند. مشلاً نمی توانیم اشیاء را جز اینکه در مکان و زمان باشند و از نسبتهای مکانسی و زمانی تبعیت کنند و مصادیق رابطـهٔ علت و معلول باشند، تجربه كنيم. ولـي البته پيداست كـه چـون اشیاء بهنجو خاصی بهما نمودار میشوند، لازم نیست در نفس خودشان هم همان طبور باشند، یعنی جدا از نحوهای که نمایش پیدا می کنند. مفهوم «پدیدار۱» ـ یعنی شیء آن طور که بهشناسندهٔ انسانی می نماید ـ محتاج مفهومی متضایف است، یعنی تصور شیء فینفسه، یا شیء آنگونه که در نفس خودش وجود دارد، جدا از اینکه چگونه بهما بنماید یا پدیدار شود.

<sup>1.</sup> phenomenon

<sup>2.</sup> correlative concept

کانت سرسختانه از رهاکردن تصور شیء فینفسه امتناع کردهبسود، ولسی در عین حال معتقد بسود کسه کسب شناخت محصل در بسارهٔ طبیعت شیء فینفسه برای ما امکان پذیر نیست و معرفت نظیری انسان محدود به جهان پدیدارهاست. اما شوپنهاور مسیخواست حتی المقدور شیء فسی نفسه را بشناسد.

معی: این تصور آنچنان دارای اهمیت است ـ و ما بقدری بـ ه راههای مختلف به آن باز خواهیم گشت ـ که می ارزد کمی درباره اش تأمل کنیم، بخصوص از این جهت که کسانی که تازه با این فکر آشنا میشوند بآسانی قادر بهدریافت آن نیستند. کانت استدلال کردهبود که یگانه راه حصول تجربه نزد ما، از طریق قوای ما، یعنی دستگاه حس و فهم ماست. بنا بر این، آنچه به تجربه برای ما حاصل می شود نه فقط بستگی به این دارد که «در خارج» چه و جود دارد که به تجربه در آید، بلکه به طبیعت قاوای ما هم وابسته است و به اینکه قوای ما بهچه چیزی قد بدهند و با آنچه به آن قد میدهند، چه بکنند. معنای این گفته این است که صورتی که تجربه واقعاً پیدا می کند، و ابسته به شناسنده است. بعد کانت بر این اساس استدلال می کند که ممکن است کل واقعیت را عبارت از دو قلمرو تصور کنیم. یکی قلمرو تجربه های ما که به ایس دلیل چنین است که ما ایس طوریم و نمي توانيم چيزها را غير از اين تصور كنيم. اسم اين قلمرو را كانت قلمرو پدیدارها [یا «فنومن»ها] مسیگذارد. بعد قلمرو چیزهاست آنگونــه که ذاتاً یا در نفس خودشان هستند، مستقل از ما و از صور تجربهٔ ما. اسم ایس قلمرو را او قلمرو ذوات معقول [یا «نومن»ها] مسی گذارد. کلمهٔ «نومن ۱»

رواژه noumena (جمعش noumena و صورت فرانسویش noumena که در فارسی شناخته تر است) مشتق می شود از ریشهٔ یونانی nous (= عقل، قسوهٔ ادراك عقلسی) و noein (= تعقیل، تفکیر) و nooumenon (= آنچه تعقیل می شود، معقول). کانت این اصطلاح را هم به معنای سلبی یا معدول بکار می برد و هم به معنای ثبوتی یا محصل. به معنای منفی، «نومسن» نقیض «پدیسدار» یا «فنومن» است و بسادگی می تبوان آن را «ناپدیدار» تبرجمه کسرد. به معنای مشبت، اگر بحث معرفت مطرح باشد (چنانکه در کانت مطرح است) می توان آن را «ذات معقول» نامید، یعنی چیزی که تنها تفکیر یا تعقل می شود و حس و حس

شوپنهاور

یعنی «شیء آنگونه که در نفس خودش است». بنا بهطبیعت امور، برای ما ممكن نيست كه هيچ برداشت با مفهومي از اين قلمرو كسب كنيم. دنياي ما ـ دنیای تجربی، دنیای زندگی روزانه و شعور عادی، دنیایی که علوم خاص با آن سر و کار دارند ـ همان دنیای پدیدارهاست. توجه به این نکته اهمیت دارد که نزد فلاسفهای مثل کانت و شوپنهاور، دنیای تجربه با جهان پدیدارها یکی است و صورتها در چنین جهانی وابسته بهذهن مدرك یا شناسنده است. شوپنهاور تمام این تحلیلها را از کانت اقتباس کرد و بعد بهمغزش فشار آورد که چه رابطهای ممکن است بین جهان آن طور که ذاتاً یا در نفس خودش هست و جود داشته باشد و جهان آنگونــه کــه بهمـــا می نماید یا پدیدار می شود. او حرف کانت را قبول داشت که جهان را آنگونه که ذاتاً هست هرگز نمی شود مستقیماً شناخت؛ اما در این اندیشه بود که آیا تحلیل جزء بجزء جهان پدیدارها ممکن نیست بعضی امارات مهم بهدست ما بدهد كه جهان في نفسه لزوماً بايد چكونه باشد؟ مي كوييم لزوماً چون به هر حال جهان پدیدارها، به تعبیری، جلوهای از جهان في نفسه است. پس شو پنهاور به اين طريقهٔ غيرمستقيم ميخواست بهسرشت واقعیت زیربنایی پی ببرد. آیا تصور نمی کنید او تحقیقاتش را بسه ایس نحو دنبال مي كرد؟

کاپلستن: چرا. تصور می کنم مهم است توجه داشته باشیم که ، به نظر شوپنهاور ، فقط ممکن است یك واقعیت زیر بنایدی و جدود داشته باشد. کانت به حکم شعور عادی فرض را بر این گذاشته بود که اگر میزی و جود دارد که به ما نمودار می شود ، پس باید این میز ذاتا یا آنگونه که در نفس خودش هست هم و جود داشته باشد ، و اگر فرشی و جدود دارد که به ما نمودار می شود ، این فرش باید ذاتا یا آنگونه که در نفس خودش هست هم و جود داشته باشد ، و به همین و جه باید انبوهی از اشیاء فی نفسه و جود داشته باشد ، و لی اگر نسبتهای زمانی و مکانی و رابطه علت و معلول را

تجربه را به آن دسترس نیست. اگر بعث وجمود در میان بساشد (چنانکه در شوپنهاور سی بینیم) «نومن» حقیقت مطلق یسا ذات مطلق یسا ذات حقیقی است و «فنومن» یا «پدیدار» سراب و نمایشی از آن بیش نیست. (مترجم)

از فکرمان حذف کنیم، دیگر وسیلهای نخواهد بود که هیچ چیز را از چیز دیگری تمیز بدهیم. پس اگر واقعیت زیربنایی، برتر از مکان و زمان و علیت و بکلی غیر از جهان پدیدارها باشد، بناچار باید واحد و یکتا باشد. تعدد و تکثر و چندگانگی متعلق به جهان پدیدارهاست. با ایسن حال، خطاست که گمان کنیم شوپنهاور واقعیت زیر بنایی را علت خارجی جهان یعنی علتی برتر و فراسوی دنیای مکان و زمان ـ تصور می کند. شوپنهاور هم مثل کانت، مقوله علت را فقط در جهان پدیدارها و عالم حس و تجربه صادق می داند. و اقعیت زیربنایسی یا شیء فی نفسه یا ذات مطلق [یا هنومن»]، باطن جهان است (یعنی جهان آن طور که می نماید و پدیدار است) و در واقع باید گفت آن چیزی است که نمودش این است؛ اما آن چیزی کسه نمودش این است؛ اما آن چیزی کسه نمودش این است؛ اما آن

متلی: این معانی براستی بقدری دشوار است که تصور می کنم ارزش دارد آهسته آهسته به آنها بپردازیم. شوپنهاور استدلال مسی کند که متفاوت بودن چیزی با چیزی دیگر ـ و اصولاً فرقداشتن هر چیزی بـا چیز دیگر ـ تنها با توجه و رجوع بهزمان یا مکان یا هر دو، امکانپذیر میشود و معنا دارد. اگر دو چیز زمآن و مکانشان یکی باشد، در حقیقت هر دو یك چیزند یا همان چیزند. در نتیجه، مفهوم وجود چیزهای متفاوت فقط در ایس جهان تجربه و عالم زمان و مکان، یعنی در دنیا آنگونه که بهما مینماید، صدق میکند. بیرون از این جهان، معنا نداردکه کسی بگویــد چیزی بــا چیز دیگری تفاوت دارد. پس بیرون از ایس جهان تجرب هرچه باشد، بناچار فرق و تفاوت در آن راه ندارد. شوپنهاور با این استدلال میخواهد نشان بدهد که کانت اشتباه می کند که از اشیاء (بهصیغهٔ جمع) آنگونه ک در نفس خودشان هستند حرف می زند، و بیرون از ایس دنیا هـ ر چه باشد، خالی از انقسام و افتراق است. گامی کمه او با قائل شدن به ایس مطلب به سوی یکی از معتقدات اساسی آیین بودا و آیین هندو برداشت، گام بسیار بلندی بود. پیروان آن ادیان هم معتقدند که در پس این جهان پدیدارها با اینهمه تفاوت و تنوع؛ چیزی خالی از هـرگونـه انقسام و افتـراق وجود دارد که این دنیا جلوه یا مظهر آن است. ولی آنچه بیش از همه جلب نظر

می کند این است که شوپنهاور این عقیده را از هندوها یا بوداییها اقتباس نکردهاست، بلکه با پی گیری بحثی که دامنهٔ آن در سراسر سنت اصلی فلسفهٔ غیرب کشیده سده یا یعنی سنت دکارت و اسپینوزا و لایبنیتس و لاك و بارکلی و هیوم و کانت با و با پروراندن آن بحث به کمك دلایال عقلی محض که شالودهٔ آن سنت است، به این عقیده رسیده است.

کاپلستن: این طور بنظر می رسد که اگر کسی از مقدمات کانت ابتدا کند ـ البته من شخصاً چنین کاری نمی کنم، ولی اگر کسی بکند ـ در آن صورت، حرف شوپنهاور درست است، چون همینکه مقدمات کانت را بپذیریم، دیگر ظاهراً راهی برای تمیز چیزها از یکدیگر باقسی نمی ماند مگر در جهان پدیدارها. اگر واقعیت زیربنایی تابع نسبتهای زمانی و مکانی و مشمول رابطهٔ علیت نباشد ـ یعنی اگر معنا ندهد که کسی فی المثل بگوید این اینجاست نه آنجا ـ لازم می آید که تنها یه واقعیت زیربنایسی و جود داشته باشد و بس. در مسورد دین هندو، باید به خاطر داشته باشیم که، چنانکه خودتان هم اطلاع دارید، چند نظام مختلف در فلسفهٔ هندو و جود چنانکه خودتان هم اطلاع دارید، چند نظام مختلف در فلسفهٔ هندو و جود ودانتا سه فلسفهٔ متفاوت بودهاست. اما به هر حال درست است که اندیشهٔ شوپنهاور از بعضی جهات به برجسته ترین شکل فلسفهٔ ودانتا ـ یعنی آیین هادوایتا» [یا ودانتای عاری از ثنویت] ـ شباهت دارد. شاید در آینده فرصتی دست بدهد که باز هم به این موضوع برگردیم.

ملی: استدلال شوپنهاور در خصوص مسألهٔ افتراق گرچه یقیناً روشن است، ولی به این صورت وافی به مقصود نیست. مثلا اعداد به وسیلهٔ مکان یا زمان یا رابطهٔ علیت از هم فرق پیدا نمی کنند. به این جهت، مکان و زمان و علیت گرچه برای بعضی مقاصد بسیار مهم کفایت می کنند، ممکن نیست مبدأ افتراق به طور کلی قرار بگیرند. ولی فعلا از این مسأله می گذریم و می پردازیم به مرحلهٔ بعدی استدلال شوپنهاور. چنانکه گفتیم، او امیدوار بود که اگر جهان پدیدارها را تحلیل کنیم، احتمالا برگههایی در خصوص سرشت ذات مطلق بنیادی [یا «نومن»] بدست بیاوریم، ولو به ذات مطلق [یا «نومن»] مستقیماً دسترس نداشته باشیم، شوپنهاور در آنچه ممکن است مرحلهٔ بعدی استدلال او تلقی بشود، غفلت بزرگی را که عقیده ممکن است مرحلهٔ بعدی استدلال او تلقی بشود، غفلت بزرگی را که عقیده

دارد کانت در تعلیل معرفت مرتکب شده است، مبدأ قرار می دهد. کانت استدلال کرده بود یا دست کم طوری حرف زده بود مثل اینکه یه شناختهای ما از اشیاء مادی از راه حواس ما بهما می رسند و به وسیلهٔ ذه ن مناختهای ما از اشیاء مادی از راه حواس ما بهما می رسند و به وسیلهٔ ذه ن مناظم و ترتیب پیدامی کنند. شوپنهاور تذکر می دهد که بسرای هر کدام از ما یک شیء مادی در جهان و جود دارد که بیان کانت دربارهٔ نحوه شناختمان از آن به هیچوجه حق مطلب را ادا نمی کند، و آن شیء، تن خود ماست. شک نیست که ما از طریق حواس پنجگانه دربارهٔ تن خودمان شناخت کسب می کنیم؛ اما از ایس گذشته، قسم دیگری شناخت هم از آن داریم که بکلی از مرتبهٔ متفاوتی است. همهٔ ما شناخت عظیمی از این شیء مادی خاص داریم که از راه هیچیک از حواس پنجگانه دست نداده است و ایس شیء مادی را هستقیم غیرحسی که از درون دربارهٔ ایس شیء می رسید که این شناخت مستقیم غیرحسی که از درون دربارهٔ ایس شیء مادی کسب می شود ممکن است راهی پیش پای ما بگذارد برای حصول معرفت نسبت به سرشت درونی اشیاء به طور کلی.

کاپلستن: من شخصاً فکر می کنم که اگر کسی از مقدمات کانت ابتدا کند، چارهای ندارد جز پذیرفتن مذهب لاادری او. راه دیگری به نظر من نمی رسد. ولی البته حق با شماست که می گویید شوپنهاور فکر مسی کرد راهی برای وصول به واقعیت زیربنایی از طریق بدن وجود دارد. اشکال واقعی، به نظر من، ایس است که تصور ما از هر چیزی حتی واقعیت زیربنایی باید به حکم مقدماتی که خود شوپنهاور مسلم گرفته، متعلق به زیربنایی باید به حکم مقدماتی که خود شوپنهاور مسلم گرفته، متعلق به جهان پدیدارها باشد. هیچ راهی وجود ندارد که شناخت بتواند از جهان پدیدارها بیرون برود. همان طور که بعدها ویتگنشتاین در دسالهٔ [منطقی حفل مقدماتی نوشت، فراسوی جهان پدیدارها چیزی جز سکوت نیست. با ایس فلسفی] نوشت، فراسوی جهان پدیدارها چیزی جز سکوت نیست. با ایس

agnosticism (از یونانی agnostos می ندان). مشرب کسی که می گوید نمی دانم آیا حقیقت قصوایسی هست یا نیست و ماهیت آن ممکن است چگونه باشد. مخصوصاً کسی که بدون انکار ذات باری، معتقد است که خداوند، یا هر گونه علت اول، ناشناخته و نماشناختنی است. بسنجید با این بیت شیخ شبستری: چو هر خبر کمه شنیدم رهی به حیرت داشت / از این سپس من و رندی و وضع بیخبری. (مترجم)

حال، کاملاً درست است که شوپنهاور فکر می کرد در تجربهای که ما از تن خودمان حاصل می کنیم، ایما و کنایهای در خصوص سرشت واقعیت زیسر بنایی وجود دارد.

معلى: تا اينجا تمايل من بهدفاع از شوپنهاور است چون او تصريح می کند که شناختی کـه مـا از درون آز تنمان داریـم غیـر از شناخت شیء فی نفسه به معنای مراد کانت است و دلایل قوی متعددی هم در این خصوص می آورد. اول اینکه شناخت ما از بدنمان اگر در مکان هم وقوع پیدا نكند، واقع در بعد زمان است. زمان، صورت [يـا قالبي] است كــه بهحس باطنی ما اختصاص دارد و فقط می تو اند از ویــ ژگیهای جهـان پدیدارهـا باشد. پس شناخت درونی هم باز شناخت پدیدارهاست. دلیل دوم اینکه ما فقط به بخشی از خویشتن درونی خودمان معرفت داریم و بخش اعظم آن از ما پنهان است. شوپنهاور دهها سال پیش از فروید، به طبور مشخص و مبسوط استدلال می کرد که بخش اعظم حیات باطنی و انگیزش درونسی میا بهخودمان مجهول است و، بنا بر ایسن، زندگی و تصمیمها و کردار و گفتارمان اغلب انگیزههای ناخودآگاه دارد. پس از این جهت هم شناختی که ما از خودمان از درون داریم فقط شناختی از ظواهــر و نمودهـاست و نه از واقعیت ذاتمی و نفس الامر. اما دلیل سومی هم بدود. شوپنهاور می گفت که هر شناخت یا معرفتی باید نمایانگر ساختی مدرکب از ذهدن و عین [یا عالم و معلوم] باشد. برای اینکه اساساً شناختی از چیزی وجود داشته باشد، باید چیزی باشد که ادراك بشود و کسی باشد که آن را ادراك بكند؛ بايد عالم و معلوم يا مشاهده كننده و مشاهده شونده اى در كار باشد. به نظر شوپنهاور این طور می رسید که این دو گانگی از ذاتیات هر شناخت یا علمی از حیث علم بو دن است و ، بنا بر این ، هـر جا شناخت هست ، بـاید افتراق يا تمايز هم باشد و لذا شناخت اذ حيث شناخت بودن فقط ممكن است در جهان پدیدارها موجود باشد. واقعیت آنگونه که در نفس خبودش هست بناچار باید بر کنار از هر گونه شناخت باشد. پس سه دلیل و جود دارد۔ هر كدام بتنهايي قاطع ـ كه چرا شناخت درونـي مـا از خـودمـان شناخت شيء في نفسه نيست.

كاپلستن : البته كاملاً درست است كه نظريات فرويد از مدتها پيش و

به شیوه های بسیار جالب توجهی برای شوپنهاور حاصل شده بود و این حاکی از اهمیت شوپنهاور در تاریخ اندیشه هاست. ولی، به نظر من، باید همچنین تصدیق کرد که کلیهٔ تصورات ما از «مادون خودآگاهی ۱» – از جمله تصور اینکه چیزی هم دون خودآگاهی هست – ناگزیر به جهان پدیدارها مربوط مسی شود. بنا بر این، بفرمایید: از مقدمات کانت شروع ملی کنیم و به نتیجه ای که کانت گرفته ملی رسیم. من حرفی ندارم که ما بعد الطبیعهٔ شوپنهاور جالب و اندیشه برانگیز است؛ اما شك دارم که نظریاتش در ما بعد الطبیعه با نظریات ملهم از کانت در شناخت شناسی جور در بیاید.

میکی: به نظر من، شما ادعاهایی به شوپنهاور نسبت می دهید که او خودش مطرح نکرده، و گرچه بیانتان طوری است که گویسی از او انتقاد می کنید، تا اینجا نظر او دربارهٔ شأن استدلالهایش عیناً مانند نظر خود شماست. او هم چیزی بیش از شما در ایس خصوص نمی گویسد. حالا از خودتان خواهش می کنم تسوضیح بفرمایید که، به نظر او، چگونسه شناخت درونی ما از خودمان ممکن است برگهای در مسورد سرشت و اقعیت قصوا فراهم کند. (ضمناً بگویم که، به عقیدهٔ من، سخنان او در این قسمت ذرهای از خط فکری کانت منحرف نمی شود).

کاپلستن: به نظر شوپنهاور، حرکات بدنی هرکس نمایانگر شوق یا خواهش یا تکانه یا سائقهای در اوست. واژهای که او در وصف کلی ایس معنا بکارمی برد «اراده » است، هرچند «نیرو » یا «انرژی» ممکن بود ترجیح داشته باشد. به هرحال، گرچه ممکن است گاهی کسی راجع به حرکات ارادی حرف بزند (مانند اینکه من اراده کنم دستم را حرکت بدهم)، به عقیدهٔ شوپنهاور (و بعدها به عقیدهٔ ویتگنشتاین) خطاست که فرض کنیم عملی دایر بر اراده ورزیدن مقدم بر فلان حرکت بدنی و جود دارد و علت آن حرکت است. اراده ورزیدن، باصطلاح، باطن حرکت جسمانی است. شوپنهاور قائل به این نیست که فقط حرکت جسمانی، به تفکیک از جنبهٔ ورانی، و جود دارد. تنها یک فرایند هست، ولیی ما بر سبیل تجرید دو جنبه در آن تشخیص می دهیم. اگر دربارهٔ این تحلیل بازاندیشی کنیم و جنبه در آن تشخیص می دهیم. اگر دربارهٔ این تحلیل بازاندیشی کنیم و

<sup>1.</sup> infra-conscious

همچنین دربارهٔ انگیزش ناخودآگاه و سائقهای دون خودآگاهی که شما اشاره کردید ایس بازاندیشی ممکن است بسرگهای در خصوص سرشت واقعیت قصوا در اختیار ما بگذارد. به عقیدهٔ شوپنهاور، ایس امر فسی ذاته تلاشی ناخودآگاه است: تلاشی است که هدفش هستی و زندگی و عسرض اندام است؛ بالاترین نیرویا انرژی یا، به اصطلاح شوپنهاور، «اراده» است.

هی شهر شهر معتقد بود که اگر به سایر اشیاء، جز خودمان، در عالم نگاه کنیم، این موضوع حتی بیشتر تأیید می شود. عالم مادی از ماده در حال حرکت تشکیل می شود، و ماده و حرکت هر دو آنچنان مقدارشان عظیم است که در وهم هم نمی گنجد: کهکشانها و منظومه های شمسی بیشمار با سرعتی نزدیك به سرعت نور، شتابان در پهنهٔ کیهان در حرکتند. شوپنهاور عالم را نمونهای از مقادیر تصورناپذیر انسرژی می دانست و، به پیروی از کانت، استدلال می کرد که آنچه از هر چیزی در جهان پدیدارها بالاتر است بناچاد انرژی است و می گفت که ماده هم مصداق یا نمونه ای از انرژی است و علی الاصول ماده باید قابل استحاله به انرژی باشد و هر شیء مادی، مکانی مملو از نیروست. البته فیزیک قسرن بیستم به طور شیء مادی، مؤید عقاید کانت و شوپنهاور بوده؛ اما این دو فیلسوف صد سال پیش از فیزیک دانها و با تحلیل شناخت انسانی چنین نتایجیی صد سال پیش از فیزیک دانها و با تحلیل شناخت انسانی چنین نتایجیی

بسیار خوب، پس اصل نهایدی در جهان پدیدارها انرژی است. بنا بر این، ذات مطلق [یا «نومن»] که پنهان و ناشناختنی است بناچار باید چیزی باشد که همهٔ تجلیاتش در دنیای پدیدارها در چارچوب انرژی به نمایش در آید یا در چارچوبی که قابل برگشت یا تحویل به انرژی باشد.

گابلستن: بله، ولی وقتی از فیزیك نظری صحبت می كنیم، آیا نباید به حساب بگیریم كه خیلی از فیزیكدانها از تصور اینكه اصطلاحاتی مانند «اندرژی» به ذوات ما بعد الطبیعی دلالت كنند، اكراه دارند؟ اینگونه مصطلحات یقیناً در چارچوب فیزیك نظری مورد استعمال دارند و به درد می خورند. اما اگر كسی بخواهد بر پایهٔ كاربرد علمی اصطلاحاتی از قبیل «انرژی»، فلسفه ای بوجود بیاورد، خیلی از فلاسفه به او اعتراض خواهند

کرد، اعلم از اینکه اعتراضشان موجه باشد یا نباشد. آیا اینطور است، یا تصور میکنید گفتههای شما را سوء تعبیر کردهام؟

متی به به باید عرض کنم سوء تعبیر کردهاید؛ ببرداشتن قدمی را بهمن نسبت دادهاید که من برنداشته ام. یا بهشوپنهاور نسبت دادهاید بهمن نسبت دادهاید که به به در این خصوص به به در اس نمی کند چون باید اقرار کنم که من هم در این خصوص که نکتهٔ اساسی در سراسر مابعدالطبیعهٔ اوست با او همعقیده ام. شوپنهاور نمی گوید که ذات مطلق [یا «نومن»] انرژی است. می گوید ذات مطلق [یا «نومن»] در این جهان ما که جهان پدیدارهاست بهصورت اندرژی تجلی می کند. مقصودش این است که این جهان حس و تجربه و شعور عدی و علم، نهایتاً همان انبرژی است و ، بنا بسر این ، ذات مطلق [یا «نومن»] هرچه باشد، چیزی است که به آن صورت تجلی می کند. پس ما گرچه مستقیماً بهذات مطلق [یا «نومن»] دسترس نداریم، اما اینقدر در بارهاش می دانیم که به صورت انرژی در جهان پدیدارها جلوه گر می شود.

کاپلستن : من منوافقتم که اصطلاح «انسرژی» بهتسر از «اراده» است چون کلمه «اراده» حکایت از فرایندی متضمن عمد و آگاهی دارد.

معی : کاری که شوپنهاور کرده و واژهٔ «اراده» را برای بیان ایس معنا بکار بردهاست، نتاییج فجیع داشته و به سوء تعبیرها و کج فهمیهای بی حد و حساب منتهی شده است. البته او خودش این سوء تعبیرها را پیش بینی کرده و برای پرهیز از آنها هشدار داده است. ولی فایده نداشته؛ از اول نمی بایست چنین لفظی بکار برده باشد. بارها می گوید که «اراده» در اصطلاح او ابداً به انرژی تو أم با عمد و آگاهی یا به حیات یا به منافعیت یا به هیچ چینزی از این قسم یا به هدفها و مقاصد ربطی ندارد. می گوید همانقدر که در افتادن یك سنگ «اراده» و جود دارد، ربرتاسر جهان غیر آلی در کارهای یك فرد انسانی هم وجود دارد. سرتاسر جهان غیر آلی و حر کارهای از بیجان] جلوه ای از «اراده» است؛ تکلیف علوم طبیعی کشف نظمها و حر کت زمین به دور خورشید «اراده» است؛ جذر و مد دریاها «اراده» است؛ جذر و مد دریاها «اراده»



آرتور شوپنهاور (۱۸۶۰–۱۲۸۸)

أست؛ هر قدرت و خيزشي هر جا و همه جا در عالم «اراده» است.

دلیل اینکه شوپنهاور چنین واژهٔ بدعاقبتی را بـرای بیان ایــن معنا انتخاب کرده این بوده است که آخرین حدی که ما آدمیان بتوانیم بـهدرك تجربی مستقیم و بی و اسطهٔ قدرت و خیزش نزدیك شویه، در مقام عامل و کنندهٔ کار و در موقع مبادرت بهاعمال معروف بهارادی است. دلیل دیگر اینکه عمیقترین تکانه یا خیزش بشری، ارادهٔ بقا و زندگی است. در تجربهای که ما از این امور حاصل می کنیم، مستقیماً درك می كنیم كه تكانه يا خيزش چيست. البته اين هنوز معرفت به پديدارهاست. ولي چون این مورد کوچك خاص یگانه مصداق و نمونهٔ جلوهٔ کیهانی و عالمگیری است کمه در دایرهٔ تجربهٔ ما قرارمی گیرد، شوپنهاور با تردیم و بیمیلی تصمیم مسی گیرد که نامی را کسه ما بههمین تجربهٔ کسوچك و زودگذر خودمان از ایـن موضوع مـیدهیم، به کــل مفهوم مــورد بحث اطلاق کند. بدیهمی است، چنانکه گفتم، این نامگذاری از زمان او تما امسروز همیشه منشأ سوء تعبیر بودهاست. خود او بتأکید مسی گموید کمه هیچ لفظی در ایسن مورد کاملاً وافی بهمقصود نیست و شاید هـ رلفظ دیگری هم باز موجب سوء تعبیر می شد. اما «انرژی» کمتر سوء تعبیر ایجاد می کرد. البته گرفتاری این است که ذات مطلق [یا «نومن»] ممکن نیست «مانند» هیچ چیزی باشد که به تجربه در می آید. بنا بر این، هر لفظی که به آن اطلاق بشود، به هر حال آن را با مدلول عادی آن لفظ مشتبه خواهد کرد.

کاپلستن: بله، درست است. ولی البته این طور نبود که واقعیت زیربنایی فرقی به حال شوپنهاور نکند. منظور من این است که او نگرش کاملا معینی نسبت به ایس واقعیت زیربنایسی داشت ـ نگرشی منفسی و منکر هر گونه ارزش مثبت. «انرژی» یك لفظ خنثی است. کسی نمی گوید از انرژی خوشم می آید یا بدم می آید. اما همان طور که هم شما می دانید و هم من، شوپنهاور نگرش بسیار مشخصی نسبت به واقعیت زیربنایسی و جلوه های آن داشت.

ملی: همیسن طسور است و شایسد شما با ایسن حسرف تسازه شروع کرده اید به انگشت گذاشتن روی بعضی از سوء تعبیرهایی که پیش مسی آمسد اگر او اصطلاح «انرژی» را بکار بردهبود. ولی حتی بدایسن صورت هم خیلی از کسانسی که راجع به شوپنهاور قلمفرسایی کرده اند دچار ایس اشتباه شده اند که خیال می کنند، به نظر او، بنیاد و زیرلایهٔ مابعد الطبیعی همه چیز با ارادهٔ بشر یکی است. البته او بقدری بتکرار و در جاهای مختلف نوشته هایش نسبت به این موضوع هشدار می دهد که معلوم نیست چگونه این قبیل اشخاص چنین اشتباهی کرده اند. ولی کرده اند. به نظر مین، اصطلاح «انرژی» آنقدر عاری از جنبه های شخصی است و آنچنان تداعیات مأنوسی با علوم طبیعی دارد که اگر بکار رفته بود، کمتر منجر به گمراهیهای زیان آور می شد.

کاپلستن: فکر می کنم این ادعای شما کام الا درست است. چیزی که می خواستم بگویم این بود که شوپنهاور واقعیت قصوا را به منتها درجه نفرتانگیز می دانست و گاهی حتی قضاوت اخلاقی دربارهٔ آن می کرد و می گفت خبیث است. هیچ کس به طور طبیعی فکر نمی کند که انرژی نفرتانگیز است بها نفرتانگیز نیست. لااقل من شخصاً این طور فکر نمی کنم. و به طریق اولی نمی گویم انرژی خبیث است. به هر تقدیر شوپنهاور دارای چنین نگرش مشخصی نسبت به واقعیت قصوا بود و طبعاً نگرش مشابهی نسبت به جهان حس و تجربه به عنوان جلوه یا نمود آن فرقعیت بروز می داد. البته روشش در عمل برعکس این بود: یعنی از نمود یا جهان پدیدارها ابتدا می کرد و به واقعیت زیر بنایی یا ذات مطلق نمی در سید.

متی: حالا اجازه بدهید مستقیماً با مسألهٔ نگرشهای شوپنهاور روبرو بشویم. تا اینجا خطوط پیرامونی تصویری را که او از واقعیت در نظر داشت اجمالاً ترسیم می کردیم: یعنی چگونگی امور به نظر او، صرف نظر از اینکه مورد پسندمان باشد یا نه. ولی چنانکه خود شما چند لحظه پیش می گفتید، او به هیچ وجه آن را نمی پسندید و در واقع فکر می کرد جهان جای مخوفی است، پر از قساوت و ستم و بیماری و سر کوبی. بیمارستانها و زندانهای دنیا در هر لحظه مملو از کسانی است که وحشتناکترین رنجها و شکنجهها را متحمل می شوند. عالیم جانوران عالم چنگ و دندان خون آلود است. هر روز در هر لحظه و در

هر پنج قاره، هزاران هزار جانور یکدیگر را زنده زنده میدرند و می بلعند. شیون و فریاد لحظه ای در جهان طبیعت قطع نمی شود. کابوس مهیبی که او در این باره در نظر مجسم می کند به نشری آنچنان پرقدرت و هیجان انگیز توصیف شده که هر گز از یاد خواننده محو نمی شود. و اما وقتی ایدن نظر او را به عقاید ش در ما بعد الطبیعه ربط می دهیم، می رسیم به این که ذات مطلقی که جلوه اش این چنین جهانی از پدید ارهاست، خود ش باید بحدی هولناك باشد که به وصف نمی آید. بنا بر این، می رسیم به این عقیده مشهور شوپنهاور که بنیاد و زیسر لایه ما مدالطبیعی جهان چیزی است لا جسرم شوپنهاور که بنیاد و زیسر لایه ما بعد الطبیعی جهان چیزی است لا جسرم آنچنان نفرت انگیز و غیر قابل قبول که پا نگذاشتن به عرصه هستی بهتر از هست شدن تحت شرایط مو جود است. هیچ فیلسوف بزرگی تا کنون به این درجه بدبین نبوده است.

کاپلستن: بله. البته او قضیه را بهاینجا ختم نمی کند. پیشنهادهایی هم دارد؛ بعضی راهها بدرای خروج از ایسن وضع: راه موقت تعمیق در زیبایی، اشتغال به هنر، آفرینش و شناخت آثار هنری که دست کم عجالتاً خدودخواهیها و تمنیات و حسرتها و عنادها و ستیزهها را آرام می کند. می شود به گالریهای هنری رفت و صرفا از لحاظ شناخت زیبایی به نقاشیها نگاه کرد. البته ممکن است از گالری بیرون بیاییم و بلافاصله وارد کاف یا میکده ای بشویم. نیاز و خواهش نفس دوباره سر بلند می کند. زیباشناسی فقط راه موقت یا گریز مستعجلی فراهم می کند.

من فكر مى كنم شوپنهاور اشتباه كرده كه مثل افلاطونى را در مرتبهٔ ميانسى بين واقعيت قصوا و آثار هنرى قرار داده، چون سر در نمى آورم كه چگونه ممكن است در نظام فلسفى او جايى به مثل تعلق بگيرد. ولى البته كاملاً حق با اوست كه برخورد زيباشناسانه را از برخورد كسى كه سعى دارد هر چيز را به خود اختصاص بدهد و در راه منافع شخصى بكار بگيرد، فرق مى گذارد. كانت مدتها پيش از شوپنهاور متوجه اين فرق شده بود؛ ولى البته شوپنهاور در چارچوب فلسفه اى متفاوت با فلسفه كانت از اين تمايز استفاده كرد.

مگی: واکنشی که ما از لحاظ ذوقی و در مقام شناخت زیبایی ابراز میکنیم می تواند بسیار شورانگیز و نیرومند باشد و سراسر وجودمان را تسخیر کند و در عین حال خالی از طمع و سودجویی باشد.

كاپلستن : بله، خالى از سودجويى ولى نه حاكى از عدم علاقه.

متحى: بــهعقيدهٔ مــن، نكتهٔ مــورد نظــر شوپنهـاور در اينجا محتاج توضیح است. چیزی که او میخواهد بگوید ایس است که بهطور عادی وقتى من چشمم به يك بشقاب غذا مي افتد، فكرم متوجه خور دنش مي شود، اعم از اینکه مایل بهخوردنش باشم یا اکراه داشته باشم یا چندان فرقی به حالم نکند. به هر حال، به بشقاب غذا به چشم چیزی نگاه می کنم که در صورت تمایل می توانم از آن بسرای رفع گرسنگی یا فرونشاندن هوا و هوس یا اطفای حرص و آزیا صرفاً به منظور زنده ماندن، سود ببرم. ولی اگر به تابلویی کار یکی از نقاشهای هلندی نگاه کنم که در آن بشقاب غذایی تصویر شده، هر قدر هم نقاشی زنده و نزدیك بهواقعیت باشد، دیگر بــهچشم گذشته به آن نگاه نمی کنم؛ بـا دیدی خالــی از هواهای شخصی و سودجویی و صرفاً به عنوان موضوعی ذوقی و برای درك زیبایی به آن نگاه می کنم و فقط متوجه ویژگیهایش از لحاظ زیباشناسی میشوم. شاید مثالی کـه زدم زیادی خام و ابتدایی بود چون شوپنهاور عقیده داشت کـه ما به طـور عادی در برخورد با هـر چيزی بهايـن چشم بهآن نگاه ميکنيم کـه ممکن است چه سودی برایمان داشته باشد و برخورد ذوقی و زیباشناسانه، استثنایی بر این قاعده است. در و اکنشی که از لحاظ ذوقی و در مقام زیبا شناسی بسروز مسی دهیم، باصطلاح، از قفس در دناك خسو است و اراده آزاد میشویم. بهعقیدهٔ شوپنهاور، حالتی که بهشخص در موقع خلق یك اثـر هنری یا تعمق در آن دست می دهد و او احساس می کند از خودش آزاد شده و زمان به حال توقف در آمده، به همین سبب است. ایس حالت به ایس جهت چنین عجیب و دل انگیز است که ما را از وضع عادی زندگی که بار گرانی بر دوش ماست، آزاد می کند.

شوپنهاور معتقد بود که عمل اصلی و محوری هنسر، عملی شناختی است نه بیانی، مقصودی که واقعاً از هنر حاصل می شود، بیان عمواطف نیست؛ بینا کردن ما نسبت به سرشت و حقیقت کلی امسور است (که در نتیجه ممکن است عمیقاً از حیث عاطفی هم ما را تکان بدهد). به طور مشخص، کاری که هنر می کند ایس است که به ما معرفت مستقیم می دهد

نسبت به مثل افلاطونسی که مصادیقشان پدیدارهای منفرد جهان است و امکان می دهد در پس پسردهٔ جزئیات ـ ولسی بر مبنای هـر نمونـهٔ واجـد مشخصات یگانه و منحصر بفرد ـ کلیات را بشناسیم.

به نظر شما، این عقیدهٔ او تا چه حد قانع کننده است؟

کاپلستن: فکر میکنم میشود معنایی به آن داد. و قتی مان در دههٔ بیست دانشجوی دورهٔ لیسانس بودم، مفهومی دهان بهدهان می گشت بــه نام «صورت دلالتكرا» (كمه اكر درست به خاطرم مانده باشد، مبلغ عمده اش كلايو بل بود). ظاهر أ «صورت دلالتكر» مي بايست مورد ادراك عقلي " قسرار بگیرد و فقط بسهواکنشهای عاطفی مربوط نمی شد. گرچه موضوع صدق در هنر، به نظر من، بسیار جالب توجه و درخور بحث است، اماً من هرگز نتوانسته ام در باره اش به نتیجهٔ قطعی بسرسم. مسلم اینکه به هیچ وجه در صدد مردودكردن اين فكر نيستم كه مفهوم صدق از جمله مفاهیمی است که بهطریق تشبیه بکارمی رود و در هر مورد چیز دیگری از آن اراده میشود کمه در آن متن و مورد خاص به جای خدود قابل توجیه است. از باب مثال؛ مفهوم سنتي صدق بهمعناي مطابقت [با واقع] به نظر مين محققاً سودمند است؛ اميا فكر مي كنم مفهوم صدق در هنر [يا حقیقت هنری] محتاج نظریدای غیر گزارهای در باب صدق است. بدهر حال، صرف نظر از چگونگی ایس امر، وقتی از شوپنهاور بــهـلحاظ وارد كردن مثل افلاطوني در فلسفه اش انتقاد مي كردم، يقيناً قصدم اين نبود که نظریهٔ او در زیباشناسی یکسره بی ارزش است. بر عکس، فکر می کنم اندیشه هایی در آن هست که ارزش سنجش و بررسی دارد.

مگی: عـدهای از هنرمندان بسیار بـزرگ نظریهٔ او را سخت پسند کردهاند...

<sup>1.</sup> significant form

۲. Clive Bell (۱۸۸۱ - ۱۹۶۴) Clive Bell (مترجم)

<sup>3.</sup> intellectual perception 4. truth

<sup>5.</sup> truth as correspondence

ع. theory of non-propositional truth. یمنسی نظریسه ای در بسارهٔ صدق، آزاد از قید منطق تصدیقات یا گزارهها. (مترجم)

كاپلستن : بله، بله، يقيناً...

متی: ... هنرمندانی که پیداست معتقد بودهاند نظریهٔ او با آنچه خودشان می کردهاند مطابقت دارد.

کاپلستن: یا به هر حال حس غرورشان از ایس فکر ارضا مسی شده...

متحی: خوب، برویم بسر سر گفته های شوپنهاور در باب اخلاق.
سؤال این است که در جهانی که او تصویر می کند، چه جایی ممکن است برای اخلاق و جود داشته باشد؟

كاپلستن : همان طور كه مي دانيد، شوپنهاور تأكيد دارد كه تنها يك واقعیت قصوا وجود دارد و هر یك از ما بـا آن واقعیت یكی است و، بنا بر این، بهمعنایی خاص همهٔ ما در نهایت امر یکی هستیم. او این نظریه را مبنا قرار می دهد برای طرفداری از شفقت و همدردی و مهر و محبت، به تفكيك از عشق شهواني. تا اينجا، دستش درد نكند؛ يعني كارى از اين بهتر نمی توانست بکند که جانب شفقت و همدردی را بگیرد. اما در عین حال، من سر در نمی آورم کـه اگر هر یك از مـا تجسم واقعیتی است کـه خودش مشغول بلعیدن خودش است و گرفتار تمارض و ستیزه جویی است، چگونه ممکن است محبت افراد به یکدیگر در عمل فرصتی برای عرض اندام پیدا کند؟ آیا نمی بایست منتظر ستیزهٔ افراد با یکدیگر بود ـ ستیزهای که با توجه به سرشت و اقعیت زیر بنایی، چیرگی بسر آن امکان پذیر نیست؟ امیدو ارم حاجت به گفتن نباشد که ارزشداوریهای شوپنهاور ـ دایـر بر برتری مهر به کینه و شفقت به سنگدلی \_ مورد تردید من نیست و، بعکس، از صمیم قلب مورد تأیید من است. معذلك، ایـن حقیقت همچنان بــهجای خود هست که اگر همهٔ ما یك «اراده» هستیم و اگر ایس «اراده» و احد، مهیب و وحشت انگیز است، شوپنهاور حق دارد که به شفقت محض اکتف کند و کمال مطلوب را روی گرداندن و بیزاری از واقعیت بنیادی

متی: اجازه می فرمایید به علت لیزوم تفکیك ایس دو میوضوع، سخنتان را قطع کنم؟ بگذارید اول شمه ای از اصولی را که شوپنهاور در اخلاق قائل به آنها بسود بسرای مردم بیان کنیم و بعد توضیح بدهیم که غرض از مفهوم بسیار دشوار روی گردانی از واقعیت یا، به قول خود او،

نفی یا انکار «اراده» چیست. همان طور که خودتان هم توضیع دادید، اخلاق در شوپنهاور بهمنزلهٔ مابعدالطبیعهٔ کار بستهاست و خود این فکر فی حد ذاته یکی از امور برجسته در تاریخ فلسفه محسوب می شود. نظر او این است که از آنجا که هر چیزی در دنیا جلوهای است از ذات مطلق [یا «نومن»]، پس هر فردی از افراد بشر هم جلوهای از ذات مطلق است. و باز از آنجا که ذات مطلق، واحد و عاری از افتراق و انقسام و در همه چیز یکی است، پس سرشت نهایسی و بیرون از دسترس و «نومنسی» همهٔ آدمیان هم یکی است. همهٔ ما در سرشت درونی یکسی هستیم. این دلیلسی است بر لزوم غمخواری و شفقت که در غیر این صورت دلیلی نمی داشت؛ به این جهت است که من اهمیت می دهم چه بر سر شما می آید و در غیم و شادی شما شریك می شوم و به شما صرفاً به چشم یك شیء خارجی در دنیای خودم نگاه نمی کنم. و باز به همین جهت است که اگر به شما آسیب برسانم مساوی است با اینکه نهایتاً به خودم آسیب رسانده باشم و بسه برسانم مساوی است با اینکه نهایتاً به خودم آسیب رسانده باشم و بسه و جود خودم لطمه زده باشم. پس پایهٔ اخلاق، یگانگسی یا و حدت هستی ماست، و محرك ما در رفتار اخلاقسی براستی تو آم با از خود گذشتگی و شفقت است.

شما درست می فرمایید که اگر ذات مطلق [یا «نومس»] چیزی جسز شر نیست، پس وحدت ما در آن و با آن، نمی تواند پایهٔ اخلاق به معنای مستحسن باشد. من هم با شما همعقیده ام و همین باعث می شود که تعالیم شوپنها و را در این زمینه با قید بزرگترین احتیاط تلقی کنم. من بدبینی او را مردود می دانم، چون معتقدم این بدبینی تناقضاتی در فلسفهٔ او ایجاد می کند که آنچه گفتیم فقط یك نمونه از آنهاست. بدون این بدبینی، تقریباً هر چیزی که او می گوید معنای بیشتری پیدا می کند.

در فلسفه تمایز معروفی وجود دارد بین هستی و بایستی، یا بودش و ارزش، به این معناکه آنچه هست یا چیز است و چگونگی ارزش گذاری ما بر آن، چیز دیگر. هیچ گونه ارزشداوری هر گز از خبری صرفاً دربارهٔ آنچه هست، لازم نمی آید. مثلاً ممکن است من و شما در این باره با هم همعقیده باشیم که تأثیر مذاهب مسیحی در زندگی اجتماعی ما در طول این قرن کاهش قابل ملاحظه پیدا کرده است. ولی امکن دارد شما

(چنانکه حدس هم می شود زد) از این واقعیت ناخشنود یا متأسف باشید و من، برعکس، خوشوقت باشم. مردم می توانند دربارهٔ آنچه هست یا امور واقع همعقیده باشند اما در این خصوص که چه ارزشی باید برای آن امور قائل شد، اختلاف نظر پیدا کنند. مصداق این قضیه، نگرش من نسبت به شوپنهاور است. اینکه آیا ذات مطلق [یا «نومن»] یکتا و عاری از افتراق است چیزی است که واقعیت دارد یا ندارد؛ اما اینکه ذات مطلق نفرتانگیز است، مسألهٔ ارزش گذاری است. مین شخصاً با بسیاری از نفرتانگیز است، مسألهٔ ارزش گذاری است. مین شخصاً با بسیاری از نظر مین، بسیاری و شاید بیشتر سیخنان او دربارهٔ چگونگی سرشت نظر مین، بسیاری و شاید بیشتر سیخنان او دربارهٔ چگونگی سرشت واقعیت براستی درخشان و سرشار از بصیرت و ژرفبینی است. اما عناد و واقعیت، بیمار گونه می دانم. بخش عمدهٔ تحلیل او را از تجربیات، نزدیك به حقیقت می دانم و می پذیرم، ولی مردم گریسزی و تجربیات، نزدیك به حقیقت می دانم و می پذیرم، ولی مردم گریسزی و بدینی است، مثل من، بدون شریك شدن در نگرشهای عاطفی شوپنهاور، با فلسفهٔ او کمال موافقت را داشته باشد.

کاپلستن : همان طور که می دانید، امروز عده زیادی از فلاسفه در مورد دو گانگی بین هستی و بایستی یا واقعیت و ارزش تردید می کند. ممن شخصاً فکر می کنم این تمایز بوضوح سودمند است و بکارمی آید. مثلاً باید فرق گذاشت بین گزارههایی که در آنها صرفاً چگونگی رفتار واقعی اشخاص توصیف می شود، و گزارههایی دایر بر اینکه مردم چگونه بایستی یا نبایستی رفتار کنند. پیداست که هر یك از این دو قسم گزاره متعلق به گفتههایی از نوع دیگر است. اما در عین حال فکر می کنیم که دربارهٔ اهمیت و دامنهٔ صدق ایس تمایسز در گذشته مبالغه شده است. مثلاً معتقد ایستم که کسی بتواند هیچ گونه تعبیر کلی راجع به جهان بدهد که حاوی ارزشد اوری دیوند و مینی داوری دربارهٔ اهمیت و قدر و معنا و غیره د نباشد یا اینگونه ارزشد اوریها را مفروض و مسلم نگیرد. همین طور، در هر گونه باز آفرینی گذشته های تاریخی که از حد سال شماری محض و توالی زمانی و قایع فراتر برود و بخواهد سر گذشت و اجد معنا و منسجمی را نقسل کند، محقنا ارزشد اوری به طور ضمنی و استلزامی وجود دارد. به عبارت دیگر،

شوپنهاور ۳۶۷

من به تاریخ یا مابعدالطبیعهٔ فارغ از ارزش گذاری عقیده ندارم و، از باب نمونه، حاضر نیستم بپذیرم که هیچ گونه جهان بینی می تواند فارغ از ارزش گذاری باشد. ارزشداوری در بعضی از جهان بینیها سرشته شده و در همهٔ جهان بینیها به طور ضمنی وجود دارد یا مسلم فرض شده است. بنا بر این، می خواهم در این مدعای کلی تردید کنم که از هیچ دستگاه یا نظام مابعدالطبیعی ممکن نیست هیچ گونه حکم اخلاقی استنتاج کردا. شاید به کمك تعاریف بشود چنین مدعایی را راست جلوه داد، اما تصور نمی کنم عملاً وضع این طور باشد.

هگی: نه، من هم تصور نمی کنم ایسن طور باشد. نکتهای که می خواستم مورد تأکید قراربدهم ایسن بود که کسی ممکن است بسیاری چیزها را در شوپنهاور بپذیرد و همیشه مسواظب بسودم که نگویسم همه چیز و بدون اینکه در ارزشداوریهای او شریسك باشد. اصولا من هر گیز دوست ندارم از «پذیرفتن» هیچ فیلسوف یا فلسفه ای حسرف بزنسم و بیشتر میل دارم بگویم «یاد گرفتن» از فلان فیلسوف یا فلان فلسفه. مین شخصاً در عین اینکه از بسیاری جهات مهم به ارزشهایسی غیر از ارزشهای شوپنهاور قائل بوده ام، بسیاری چیزها از او یاد گرفته ام و گمان می کنم خیلی از دیگران هم بتوانند همین طور کنند. مقصود من این بود، نه اینکه شایسته یا حتی ممکن است که من یا دیگران فارغ از ارزش گذاری، عقاید شوپنهاور را اختیار کنیم؛ منظور این بود که می توانیم بسیاری از عقاید او را با ارزشهایی غیر از ارزشهای او تلفیق و تألیف کنیم.

خوب، حالا برویسم بسر سر آخریس گام در فلسفهٔ او. شوپنهاور می گوید جهان جایسی نفرتانگیز است و ذات مطلقی که بهصورت ایس جهان پدیدارها تجلی کند، بناچار وحشت آور است. بعد بر ایس اساس به این نتیجهٔ منطقی می رسد که باید از جهان روی بگردانیم و کاری بهدنیا نداشته باشیم و، به قول خودش، «اراده» را نفی یا انکار کنیم. ممکن است

۱. خوانندگان را متوجه می کنیم که موضوع مابعدالطبیعه یا فلسفهٔ اولی
از قدیم وجود، یا آنچه هست، قرار دادهشده و موضوع اخلاق، ارزش یا آنچه
باید باشد. کاپلستن میخواهد بگوید که فرق میان هستی و بایستی آنچنان کمه
عده ای گفته اند، قطعی و جزمی نیست. (مترجم)

توضیح بفرمایید که منظور او چیست؟

کاپلستن: وقتی شوپنهاور از زهد و ریاضت به لحن تأیید و تصویب سخن می گوید، به نظر من، این امور را که در بعضی از ادیبان عالمگیر هم به آنها سفارش و عمل شده، مراحلی در سلوك به سوی آن چیزی می دانید که از آن به طرد نهایی «اراده» و ترك تمنا و پشت پیا زدن به اراده بقا و زندگی تعبیر می کند. منظور شوپنهاور خبود کشی نیست؛ بیشتر چیزی است مانند وصول به نیروانا در آیین بودا ا. تا جایی که قضیه به معرفت ما مربوط می شود، نتیجهٔ نهایی پیمودن مراحل پیاپی انکار نفس، نفی و جود است و رسیدن به لا جود یا نیستی. اگیر [فیراسوی نیستی] باز هیم چیز دیگری باشد، ما از آن خبر نداریم. از نظر ما، نفی «اراده» به معنای نفی وجود وجود یا واقعیت است.

دو ملاحظه باید در اینجا ذکر کنم. اولاً ، بها وجود بعضی شباهتها بین تصور شوپنهاور از روی گردانی از «اراده» و بعضی جنبههای مثلاً مسیحیت در تاریخ، این تفاوت اساسی هم میان نگرش او و نگرش یك فرد مسیحی یه یهودی یا مسلمان پایبند شریعت وجود دارد که اعراض از واقعیت و هستی در نظر شوپنهاور کمال مطلوب است، در حالی که یك مسیحی یا یهودی یا مسلمان خداپرست یقیناً طرد ذات باری را که به نظر او کمال هستی و واقعیت قصواست مطلوب نمیداند. این تفاوت، از لحاظ نگرش شایسته نسبت بهجهان حس و تجربه هم دارای بعضی نتایج است. اگر کسی معتقد باشد که خداوند رحمان جهان را آفریده است، دیگر نمی تواند مردم را دربست بهروی گرداندن از آن سفارش کند.

ثانیاً ـ و ایس ملاحظه مستقل از ملاحظهٔ اولی است ـ طـرد اراده از بیخ و بن که منظور نظر شوپنهاور است، بوضوح بر پایهٔ مقدماتی که خود او مسلم دانسته، به این معنا خواهدبود که اراده (به صورتی که در قالب هر فرد انسانی جسمیت پیدا کرده) خودش، خودش را طـرد می کند. اشکال

١. يا به گفتهٔ شاعر ايراني:

عمر عارف همه طی شد به تمنای بهشت او ندانست که در ترك تمناست بهشت (مترجم)

من در این است که واقعیت قصوایی که محرك هستی و عرض اندام تصور شده، چطور ممکن است اینگونه از بیخ و بن قادر بهطرد خود باشد؟ البته گمان می کنم شوپنهاور [اگر بود] مدعی می شد که «اراده» چون در قالب آدمیان و به توسط افراد انسان نسبت به خودش آگاهی پیدا می کند، قادر به درك خصلت مهیب خودش می شود و بناچار در قالب تجلیاتش در جهان پدیدارها و از راه آن تجلیات، از خود روی می گرداند.

محی: ایسن آخر که وجوه اشتراك و افتراق ادیسان را [با عقاید شوپنهاور] می سنجیدید، این طور به نظر من رسید که مهمترین مورد را از قلم انداخته اید. راجع به مسیحیها و مسلمانها و یهودیها صحبت کردید، ولی آیا تصدیق نمی فرمایید که مهمترین طرف مقایسه باید بو داییها باشند؟ البته اطلاعات شما در مورد آیین بودا بمراتب بیش از من است. بنا بر این، می دانم که در این زمینه زیر پایم چندان محکم نیست. با این حال، برداشت من این است که اگر نگوییم همه، دست کم بعضی از بوداییها وجود یسك خدای متشخص و نفس فردی و بقای ابدی فرد را پس از مرگ مفروض نمی گیرند و، بنا بر این، در کلیهٔ آن معتقدات اساسی با شوپنهاور شریکند. از آن مهمتر از لحاظ بحث فعلی ما اینکه، به نظر بسیاری از بوداییها، غایت مطلوب زندگی در این دنیا، رهایسی ابدی اصولا "از بوداییها، غایت مطلوب زندگی در این دنیا، رهایسی ابدی اصولا "از نیز به زندگی کردن است. آیا، به نظر شما، این تقریبا همان نفی «اراد» در شوپنهاور نیست؟

کاپلستن: تسری دادن ایس امسور در آیین بسودا مشکل است. در مذهب بسودایسی هینایانا که در آسیای جنوب شرقسی و سری لانکا رواج دارد و خودش را وارث روح اصلی بسودا می داند، از مابعدالطبیعه بسه این سبب که گفته می شود بسه مسائل لاینحل مشغول است، پرهیسز می شود و وجود حقیقت ربوبی اگر انکار هم نشود، به هر حال مسورد اذعان نیست. همین طور، گرچه اعتقاد به تناسخ و تجسد مجدد وجبود دارد، جالب نظر است که از اوصاف ثبوتی در خصوص مساهیت نیروانا، یعنی غایت قصوا،

<sup>1.</sup> personal God

Hinayana Buddhism . با «چرخ کوچك». (مترجم)

خبری نیست. مذهب بودایی ماهایانا خودش تازه به مکتبهای متمایس تقسیم می شود و موضوع پیچیده تر از آن است که در حوصلهٔ ایس بحث بگنجد. اما به طور کلی، شما درست می گویید که بین آیین بودا و فلسفهٔ شوپنهاور شباهتهایی هست. هر دو مشترکا بسر لیزوم شفقت و خصلت متغیر و فانی پدیدارها تأکید می کنند. در مورد ایمان به خدا، تصور نمی کنم هیچ کس آیین بودا را بخواهد از جملهٔ ادیان خداپرستانه قلمداد کند. البته در بعضی از شکلهای آن، تصور ذات مطلقی دیده می شود؛ اما هیچ صفتی را نمی شود به او نسبت داد. شاید بهتر است موضوع را همین حا ختم کنیم. من به این دلیل به یهودیت و مسیحیت و اسلام اشاره کردم که بعضی از محققان متذکر پاره ای شباهتها بخصوص بین دیدن مسیح و اندیشهٔ شوپنهاور شده اند، و دیدم برای باز گرداندن تعادل، لازم است به این فرق بنیادی هم اشاره ای بشود. البته حق با شماست که در مورد آیین بودا، شباهت بمراتب بیشتر است.

می : پیش از پایان دادن به این بحث، تصور می کنم باید به تأثیر در شوپنهاور در دیگران هم اشاره ای بکنیم. هیم کس از لحاظ تأثیر در هنرمندان آفریننده به پای او نمی رسد. تأثیر او در عده ای از بزر گتریس رمان نویسان صدو پنجاه سال اخیر مانند تور گنیف و تامس هاردی و و رمان نویسان صدو پنجاه سال اخیر مانند تور گنیف و تامس هاردی و بوزف کنراد و مارسل پروست و توماس مان از کتابهایشان پیداست و این تازه مشتی است نمونهٔ خروار. هیچ کسی خارج از حوزهٔ موسیقی بیش از شوپنهاور در واگنر تأثیر نگذاشته است. ولی چون سلسله بحثهای ما به فلسفه مربوط می شود شاید بهتر است تأثیر او را در متفکران

Mahayana Buddhism یا «چرخ بزرگ». (مترجم)

۲. Ivan Turgenev). رماننویس روس. (مترجم)

۳. Thomas Hardy (۱۹۲۸). شاعـر و رمــاننویس انگلیسی. (مترجم)

پ Joseph Conrad (۴ مرانسویس لهستانسی تبار انگلیسی. (مترجم)

۵. Marcel Proust (۱۸۷۱ – ۱۹۲۲). رمان نویس فرانسوی. (مترجم) ع. Thomas Mann (مترجم)

نوآور مورد توجه قراربدهیم، نه هنرمندان. سه نمونه در ایس زمینه از همه برجسته ترند: نیچه و فروید و ویتگنشتاین. ممکن است خواهش کنم اول از تأثیر او در نیچه شروع کنید؟

كاپلستن : همان طور كـــ مىدانيد، نيچه بهچشم مربى بــه شوپنهاور نگاه می کرد، کما اینکه اسم یکی از اولین کتابهایش را گذاشت شوپنهاود در مقام مربی ا. این نشان می دهد که نیچه، شوپنهاور را مردی می دانسته که بهجنبهٔ سطحی امور قائع نیست و بهزیر سطح رخنه میکند و ترسی از این ندارد کـه راست و مستقیم بـهچهرهٔ دنیا و تاریـخ چشم بدوزد. نظـر نیچه این بود که شو پنهاور سعی نکرده جنبههای بد و سیاه جهان و زندگی را سرسری برگذار کند و ، بسر خلاف لایب نیتس، نگفته که ایسن جهان بهترین جهان ممکن است. شوپنهاور صداقت و شهامت فکری داشته و زندگانی و تاریخ بشر را آنطور که هست تصویر کرده نه آنطور که دوست داشته ببیند. از ایسن گذشته، نیچه کاملاً با شوپنهاور در خصوص تبعیت عقبل از «اراده» همعقیده است، یعنی مهوافق است که ذهن يا قوهٔ عقلي اصلاً يا در مرتبهٔ اول، خادم و زيـردست «اراده» است. نیچه همچنین بــهــب اینکــه شوپنهاور دارای استقلال شخصیت بـوده و نگذاشته تحت تأثير القائات جامعه يا ساير فلاسفه گذشته و معاصر قدرار بگیرد و شخصاً در مسائل عمیق شده، از او تجلیل کرده است. البته نیچه بعدها سخت به شوپنهاور تاخته که چرا از زندگی روی بر گردانده و برخوردی اختیار کرده که بهجهان و بهزندگی بشر «نه» بگوید. اما همانطور که پروفسور کرین برینتن بحق متذکر شده، خود آن «آری گوی» بزرگ ـ یعنی نیچه ـ هـم بیشتر عمرش را به «نـه گویی» گذرانده است. منتها نیچه در همان حال اصرار داشت که باید بهزندگی به چشم قبول و اثبات نگاه كرد نــه انكار و نفــي. مـن شخصاً اعتراف دارم كــه بــا نيچه احساس همدلی ملی کنم، چلون اگر جهان آنطور باشد که شوپنهاور تصویر کرده، بهنظر من بهتریان کار ایس است که سعی کنیم بهبودی در آن بدهیم. البته بما تصور نیچه در بارهٔ اینکه بهبود چیست موافق نیستم؛

<sup>1.</sup> F. Nietzsche, Schopenhauer as Educator.

۴۷۲ فلاسفهٔ بزرگ

اما یقیناً فکر می کنم آنچه به آن نیاز داریم عمل خلاق است، نسه طرد و اقعیت. به هر حال، نیچه همیشه از شوپنهاور ستایش می کرد و به عنوان کسی که فلسفه اش در ایام دانشجویی چشمان او را باز کرده، به او احترام می گذاشت.

متی : دومین متفکر از سه متفکر متأثر از شوپنهاور کسه من او را بخصوص شایستهٔ ذکر معرفی کردم، فروید بود که بد نیست مختصری همم در بارهٔ او بگوییم. دو تصور مهم عموماً به حساب فروید گذاشته می شود كه شوپنهاور پيش از تولد او، هر دو را بهطور كامل بيان كردهبود. اول، مفهوم ضمير ناخودآگاه است. هـم خود ايـن مفهوم و هـم استدلال مفصل مربوط به آن را فروید تکرار کرده است. استدلال ایس است که اغلب انگیزههای ما مغفول یما بیرون از دایسرهٔ خودآگاهی مما هستند؛ دلیل بیرون بودنشان از دایرهٔ خودآگاهی این است که سرکوب میشوند؛ دلیل سرکوب شدنشان این است کمه نمیخواهیم بما آنها روبسرو بشویم؟ دلیل اینکه نمیخواهیم با آنها روبرو بشویم ایس است که با نظری که مي خواهيم نسبت بهخودمان داشته باشيم منافات دارند؛ بنا بــر اين، بخش بزرگی از انرژیهای برانگیختهٔ ما یا مصروف سرکوفته نگهداشتن ایسن قبیل انگیزه ها می شود یا در این راه به مصرف می رسد که تا این انگیزه ها پاك و تصفيه نشده اند و بـ هطـور كاذب قيافـه اى درخـور آفتابي شـدن در محضر ضمير خودآگاه ما پيدا نكردهاند، از ظاهرشدنشان جلوگيدري كنيم. اين استدلال هسته مركزي فرويديسم است ولي شوپنهاور مدتها پیش از فروید مموفق بهارائهٔ آن شدهبود و خود فروید هم شخصاً بهایـن موضوع اقرار كردهاست، منتها مدعى شده كه مستقلاً بـدآن رسيدهاست. # دومین تصور پر باری کے احتمالاً بجز تصوری کے ذکر کردیم بیش از هر چیز دیگر مایهٔ شهرت فروید شده و فضل تقدم در آن آشکارا نبه بهاو، بلکه بهشوپنهاور تعلق مسی گیرد، حضور مطلق انگیزهٔ جنسی در همهٔ شؤون است. در عصری که اگر هر متفکر جدی چنین چیزی می گفت باعث شگفتی و انزجار مردم میشد، شوپنهاور استدلال کسرد کسه انگیزهٔ جنسی تقريباً در همه چيز دخيل است. دليل اين امر، به گفتهٔ او، اين واقعيت است که آنچه افراد انسانی را بوجـود مـیآورد انگیــزهٔ جنسی است و معنای واقعیت مذکور ایس است که فعالیت جنسی در بیشتر ما بمراتب از هر فعالیت دیگری مهمتر است، چون نه فقط موجب بقای بشر در دنیا میشود، بلکه تعیین می کند که در آینده دقیقاً چه کسانی در دنیا خواهندبود، زیرا هر فرد انسانی یکتاست و محصول احتمالی فقط یک پدر و یک مادر خاص است. در این جهان، ما موجوداتی هستیم که دو قطب وجودمان یکی انعقاد نطفه است و دیگری مرگ. آنچه فلاسفه و سایر نویسندگان از هر قبیل دربارهٔ مرگ نوشته اند از حد و حساب بیرون است، ولی این اشخاص هیچ چیز ـ یا تقریباً هیچ چیز ـ در خصوص بسته شدن نطفه ننوشته اند، در حالی که انعقاد نطفه چون وسیلهٔ هست شدن ما به عنوان افراد انسانی در حالی که انعقاد نطفه چون وسیلهٔ هست شدن ما به عنوان افراد انسانی بنا بر این، شوپنهاور استدلال می کند که علاقه و تنوجه مخصوصی که آدمیان خصلتاً نسبت به فعالیت جنسی نشان می دهند، به هیچ وجه نامتناسب با قدر و اهمیت مسأله نیست.

حسالا برویم بسر سر سومین متفکر از سه متفکری که نمام بردیم. خمواهش مسی کنم در خاتمهٔ بحث مختصری دربسارهٔ تأثیدر شوپنهساور در ویتگنشتاین بفرمایید و دامنهٔ گفت و گمو را بهاین وسیله به عصر خودمان برسائید.

کاپلستن: دیسن ویتگنشتایس به شوپنهاور، از دفتر چههای حاوی مطالب تمهیدی او برای نگارش دسالهٔ [منطقی - فلسفی] آشکار است و حتی باید گفت به وضوح کمتر در خود دساله هم پیداست. در دساله از جمله به این تصور بر میخوریم که بین شناسنده و مدورد شناخت و یعنی بین «مدن» در مقام فاعل شناسایی و دنیای «مدن» - همبستگی یا تضایف برقرار است. ایدن «من» یا فاعل شناسایی، باصطلاح، مرز جهان مرا تشکیل می دهد و خودش در درون آن مرز، عین یا موردی نیست که شناخت به آن تعلق بگیرد. البته مین می توانم دربارهٔ خودم بیندیشم و تا حدی خودم را تبدیل به عین یا موردی برای شناسایی بکنم؛ اما آن

<sup>1.</sup> subject

<sup>2.</sup> object

<sup>3.</sup> epistemological subject

<sup>4.</sup> correlation

«منی» که سعی دارد دربارهٔ خودش بیندیشد ـ آن «من» فاعل ـ همچنان به جای خدود هست. ایس تصدور مستقیماً از شوپنهاور سرچشمه می گیدرد، گو اینکه ایسن امکان وجود دارد که ویتگنشتاین آن را از فیلسوف دیگری مثلاً فيخته گرفته باشد. بعد آن سخن معروف را در دسالهٔ [منطقی - فلسفی] داریم که حتی اگر تمامی مسائل علم هم حل بشود، مسائل حیات باز هـم دست نخورده باقلی خواهدبود. ایلن تصور هم بنظر میرسد از شوپنهاور گرفته شده باشد. از این گذشته، شایان توجه است که در دساله، ویتگنشتاین فرق می گذارد بین «ارادهٔ» فرا پدیداری به عنوان زیر بنای اخلاق کـه، به گفتهٔ او، هیچ و صفی دربارهٔ آن نمـیشود داد، و اراده بــه عنوان یکی از پدیدارها که، به تول او، بخشی از موضوع علم روانشناسی است نه فلسفه. قول به این تمایز هم ـ بین «ارادهٔ» فراپدیداری یا «نومنی» و ارادهٔ پدیسداری ـ از شوپنهاور منشأ می گیرد. البته باید اضافه کرد که همرچه زمان بیشتر می گذشت، ویتگنشتاین از شوپنهاور دورتر می شد. مخالفت او با بناکردن یك دستگاه یکپارچهٔ فلسفی افزایش پیدامــیکرد در حالى كىد، همانطور كىد خود شما قبلاً گفتيد، شوپنهاور [در فلسفه] دستگاهساز بود. در دساله، بذر نبوعی دستگاه دیدهمی شود و لی در آثار بعدی ویتگنشتاین دیگر از آن خبری نیست. به هر حال، مسلم اینکه ویتگنشتاین در مراحل اولیه، بشدت از شوپنهاور متأثر بودداست. حقیقت این است که او نوشتههای هیچ فیلسوف معتبری از فلاسفهٔ گذشته را جز شوپنهاور كـه بههيچ معنا همعصر او نبود، واقعاً نخواندهبود و لااقل جزئاً هضم و جذب نكرده بمود. به عبارت ديگر، نفوذ شو پنهاور با خاتمه قرن گذشته به پایان نرسید و بعد از آن هم یکی از نامدار ترین فلاسفهٔ قرن و زمان خود ما را تحت تأثير قرارداد.

<sup>1.</sup> metaphenomenal Will



## نیچه

گفت و گو با جی. پی. استرن

## مقدمه

متی : هـر فهرستی از زبده فلاسفهٔ قـرن نوزدهم کـه گسترده ترین تأثیر را خارج از حوزهٔ فلسفه داشته اند، باید دست کم نام هگل و مارکس و شوپنهاور و نیچه را در بـر بگیـرد. در اروپا [به استثنای انگلستان]، نیچه در فلاسفه هم تأثیر بیحد و حساب داشته، ولی، تـا چندی پیش، غالباً جز عناد و بدگمانی و غفلت، از فلاسفهٔ انگلیسی زبان نصیبی نمسی بـرده است. بتازگی آثارش به طور محسوس مورد علاقهٔ روزافزون قرارگرفته و نخستین بار است که فلاسفهٔ اهل تحلیل زبان توجهی به او نشان میدهند. البته نیچه همیشه در هنـر مندان ـ از جملـه در بعضـی از بـر جسته ترین نویسندگان انگلیسی زبان، مانند بـر نارد شا۱ و پیتز و لارنس ۲ ـ تاثیر عیـق داشته است. زیبایـی نشر خـودش خیره کننده است و از ایـن جهت عیـق داشته است. زیبایـی نشر خـودش خیره کننده است و از ایـن جهت عیـی کس از او برتر نیست.

فریدریش نیچه در ۱۸۴۴ در ایالت ساکسونی [در آلمان] بهدنیا آمد. در دانشگاه در زبان و معارف لاتین و یونانی دانشمندی فوق العاده درخشان شد، و هنوز بیست و چند سال بیشتر نداشت که به کرسی استادی رسید، چیزی که تا آن زمان تقریباً بیسابقه بود. اما بعد به تدریس و دانشگاه پشت پا زد و به کنج عبزلت نشست و فیلسوف شد. شانزده سال سیل نوشته از قلمش جاری بود. بیشتر نوشتههایش

George Bernard Shaw \_1 (۱۸۵۶ - ۱۹۵۰). منتقد و نمایشنامه نویس ایرلندی. (مترجم)

۳. William Butler Yeats (مترجم) William Butler Yeats (مترجم) . شاعر ایرلندی (مترجم) . برمان ندویس و شاعر انگلیسی. (مترجم)

کتابهایی کوتاه است یا کتابهایی شامل مقالات و گزیده گوییها. از شناخته ترینشان ذایش قراردی و انسانی، ذیاده انسانی و دانش طربناك و فراسوی نیك و بد و تباد نامهٔ اخلاق را می توان نام برد، و مشهور ترینشان چنین گفت ذرتشت است!. او ایل او عمیقاً متأثر از اندیشه های شوپه هاور و واگنر بود، ولی بعد بر هر دو شورید و به جایسی رسید که بعضی از معروفترین جدلنامه ها را برضد واگنر نوشت.

نیچه تما پیش از چهار سال پایان دورهٔ خلاقیتش در زندگی، در صدد بناکردن هیچ دستگاه یکپارچهٔ فکری بر نیامد. اما بعد کم کم به فکر افتاد که همهٔ موضوعات عمدهٔ سخنانش را در یمك اثمر جامع جمع کند که اول میخواست اسمش را ۱۲دهٔ معطوف به قددت و بعد ۱ دنشیا بی دوبادهٔ ۱ دنشها بگذارد. اما روزگار جز ایسن شد. نیچه همیشه رنجور بود ولی در ژانویهٔ ۱۸۸۹ بکلی در اثمر بیماری روانسی که تقریباً بدون شک معلول سیفیلیس دورهٔ سوم بود، از پای درآمد و از آن زمان تا هنگام مرگ در سال ۱۹۹۰ بیچاره و ناتوان در چنگال جنون گرفتار بود. کسی که اینجا برای بحث با من در بارهٔ نیچه حضور دارد، پروفسور حسی به اینجا برای بحث با من در دانشگاه لندن، و نویسندهٔ یکی از معروفترین کتابها راجع به اوست.

١. نامهای (انگلیسی) کتابها بترتیب:

Friedrich Nietzsche, The Birth of Tragedy; Human All Too Human; The Gay Science; Beyond Good and Evil; The Genealogy of Morals; Thus Spoke Zarathustra.

<sup>2.</sup> The Will to Power. 3.

<sup>3.</sup> The Revaluation of All Values.

<sup>4.</sup> J. P. Stern

میخی: نیچه اولین فیلسوفی بود که ایس حقیقت را کاملاً به حساب گرفت و به مقابله با آن رفت که مردم غرب ایمان خود را به دین و وجود هر گونه جهانی غیسر از ایسن دنیا از دست داده انسان اخسلاق و ملکوت متعالیی وجود نداشته باشد، باید پذیرفت که انسان اخسلاق و ارزشها و حقیقت و موازین عقلی و هیچ گونه معیاری را از خارج دریافت نمی کند و همه را خودش بسرای بسرآوردن نیازهایش مسی آفریند. ادنشهایمان دا ما خودمان بر می گزینیم، یسا خیلی که بخواهیم دست بالا را بگیریم، هشترکا با دیگران ابداع می کنیم. چنین نظریسه ای سخت اندیشه بسرانگیز و عمیقا شوبگرانه است و نیچه کاملاً به ایسن موضوع و اقف بسود. تصور می کنید بتوانیم بحثمان را از همین جا شروع کنیم؟

استرن: بله، فكر مى كنم كاملاً منصفانه است كه از اينجا شروع كنيم. علاوه بر آنچه شما در بارهٔ زندگى نيچه گفتيد، به نظر من بايد يادآورى كرد كه او روحانى زاده بود. پدرش كه پيش از رسيدن نيچه به پنج سالگى مرد، كشيش كليساى لو ترى بود. مادرش ميل داشت پسرش كشيش بشود. نيچه به مدرسهٔ شول پفورتا ، معروفترين مدرسهٔ شبانه روزى پروتستانها در آلمان، رفت و وقتى وارد دانشگاه بن شد، اول علم كلام مىخواند. حملهٔ او به مسيحيت حملهاى خشن و پرماجرا و شايد از بسيارى جهات، هيجانى ـ است، نه اعتراضى بيطرفانه و مسالمت آميز. حملهاى است به مسيحيت نه به عيسى مسيح، و نكته اى كه متذكر شديد داير بر اينكه، به تشخيص نيچه، انسان قرن نوزدهم مى بايست بدون

<sup>1.</sup> Schulpforta

تکیه بهعصای ایمان و هرگونه اصول جزمی فقط روی پای خودش بایستد، بهعقیدهٔ مسن، جنبهٔ محبوری دارد و مبدأ خوبی برای شروع تفکر دربارهٔ فلسفهٔ اوست. مسا باید او را بسه چشم کسی نگاه کنیم که شخصاً و از عمق و جود درگیر انکار عدل الاهسی و رحمت ایزدی و قلمرو برین دیانت است، نه کسی که صرفاً متظاهر بهنوعی خدانشناسی بیمزه و بی محتواست.

متی: رهیافت نیچه سرانجام بهبرنامهای بسرای تشکیك در تمامی بنیادهای اندیشهٔ غربی متحول شد. نیچه می گوید ما بندهٔ عسرف و قرار دادیم و زندگانیمان را یکسره بسر برخوردهایی پیریزی می کنیم که اگر آنچه را در آنها بدیهی فرض شده و اقعا مورد تحقیق و تعمق قرار بدهیم، مردود خواهیم شمرد. به ایس جهت، شیوهٔ زندگی ما شیوه ای نااصیل و بیروح است. باید در سایهٔ آنچه صمیمانه احساس می کنیم و باور داریسم، ارزشهایمان را دوباره ارزشیابی کنیم.

استرن: درست است. نیچه اعتقاد راسخ داشت و سعی می کرد نشان بدهد که هم بنایی که با ارزشهای مسیحی بسر پا شده بی پایه و کاذب است و باید سرنگون بشود، و هم بنایی که ایده آلیستها به اقتباس از آن ارزشها ساخته اند. چیز دیگری باید جانشین آنها شود. البته اینکه چه چیز باید جای آنها را بگیرد، مسألهٔ ساده ای نیست؛ ولیی قضیهٔ مسلم و اولیه ای که او مبدأ قرار می داد همین بود و ماجرا و در واقع غوغای سخص نیچه و سبك کار نیچه و تمام پدیدهٔ نیچه از همین سرچشمه می گرفت، اغلب نیچه و سبك کار نیچه و تمام پدیدهٔ نیچه از همین سرچشمه می گرفت، اغلب به نظر من می رسد که او با فاوست و پر گینت ، دو چهرهٔ الگو در درام

Faust . ۱ شخصیتی نیمه افسانه ای در روایات آلمانسی کمه گفت ه مسی شود ستاره شناس بود و با شیطان پیمان بست کمه به خدا پشت کند و روح خویش را در ازای جوانی جاودانه و دانش پهناور و قدرت جادوگری به ابلیس بفروشد. قصهٔ فاوست سرچشمهٔ الهام شاعرانسی مسانند کریستوفر مارلو و گوته و نویسندگانی مشل توماس مان و آهنگسازانی همچون برلیوز و گونو و لیست بوده است. فاوست نماد عطش بیکران آدمی برای دانستن بسا اتکای محض به قوای خویشتن است. داستان او به سبب بن مایهٔ فلسفی عمیقی که در آن نهفته ، همیشه هنرمندان و متفکران را به خود جلب کرده است. (مترجم) همیشه هنرمندان و متفکران را به خود جلب کرده است. (مترجم)

سیچه ۲۸۳

عصر جدید، بیشتر وجوه مشترك دارد تا با هریك از فلاسفه ای كه در این مجموعه مدوضوع بحث شما بوده انه. البته ایس به آن معنا نیست كه نباید او را به عنوان فیلسوف جهدی گرفت. بر عكس، به نظر من، باید تصوری را كه در تعریف فیلسوف مأخوذ است گسترده تر كرد.

متی : ارزشیابی دوبارهٔ ارزشها که نیچه پیشنهاد می کند کاری کوه پیکر است و بحث ما روشنتر خواهدبود اگر موضوع را بخش بندی کنیم. نیچه به چهار سنت اصلی در تمدن غرب حمله کردهاست: سنت اخلاق مسیحی، سنت اخلاق دنیوی که فلاسفهٔ اخلاق بانی آن بودهاند، اخلاقیات عادی و یومیهٔ تودهٔ غیرروشنفکر بشر (یا به اصطلاح او، ازشهای گلهٔ عوام»)، و سرانجام دست کم بخشی از سنت به ارث رسیده از یونان باستان، بخصوص سقراط. اجازه بدهید به نوبت به هریك از اینها نگاهی بیندازیم. ممکن است قدری راجع به انتقاد بنیادی نیچه از ارزشهای مسیحی صحبت بفرمایید؟

استرن: فکر می کنم حملهٔ او بهنظام عقاید و مقاصد مسیحی بسیار ساده و سر راست است. همهٔ ارزشهای مثبت مسیحیت مصورد انتقاد قدرار می گیرد و مردود شناخته مسی شود: مانند اینکه اگر به این طسرف چهره ات سیلی زدند طرف دیگر را بگردان، همسایه ات را به قدر خودت دوست بدار، غمخوار و شفیق دردمندان باش، با کسانسی که از جهتی محرومیت می کشند و ما اسمشان را «محرومان » می گذاریم (اصطلاحی که نیچه

بسزرگ نروژی. ایبسن در این نوشته کوشیده است جنبه های ناپسند خوی ملسی هموطنانش را مانند آزمندی و خودپرستی و بسی ایمانسی در قالب شخصیت پرگیئت به نمایش بگذارد. جالب نظر آنکه هم فاوست (لااقل به روایت گوته) سرانجام به یمن عواطف پاك زنی کسه به او عشق مسی ورزد رستگار می شود و هم پرگینت. (مشرجم)

the underprivileged . 1 غیرض کسانی است کسه به سبب ستمسگریه سای اجتماعی یا اقتصادی ، از بهره مندی از برخی حقوق اولیه محروم مانده اند. شاید «مستضعفان» اصطلاح بهتری می بود ، اما به دلیل بعضی دلالتهای التزامی خاصی کسه در میان مسا پیدا کسرده است از بکاربردن آن خودداری کردیسم. (مترجم)

یقیناً از شنیدنش هم بیزار می بسود) غمخواری کن. اینها همه بسی اعتبار دانسته می شود، اما نه مطلقاً، چون همان طور که خواهیم دید و میل دارم ایس نکته کاملاً روشن باشد - نیچه دائماً مشغول ساختن قواعد ویژه برای افراد ویژه است و با تعمیم و تسری قواعد - یعنی آن طور که کانت در مورد «امر مطلق» عمل کرده - بشدت مخالف است. پس اولین نکته این است که حملهٔ نیچه متوجه مسیحیت است نه شخص عیسی مسیح، چرا که، به عقیدهٔ او، مسیحیت در واقع طرفدار بازنده هاست، طرفدار کسانی است که از ایستادن روی پای خودشان عاجزند و احتیاج به غمخواری دارند، احتیاج به ترحم و دلسوزی دارند و به طور ناروا می خواهند از خارج جلب همدردی کنند.

مگی: چرا نیچه با غمخواری مخالفت میکرد و اینقدر از آن بیزار بود؟

استرن: اگر غمخواری از طرف شخص نیرومند باشد، نیچه مخالفتی با آن ندارد. آنچه از آن بیسزار است پشتیبانی از آدم ضعیف است، از هسر منبعی که باشد: خواه پشتیبانی از شخص دیگری و احساس غمخواری او سرچشمه بگیرد، خواه از قواعد و مقررات، خواه از قوانین یا هرچیز دیگر.

مكى: دليل مخالفتش چه بود؟

استرن: دلیل مخالفتش مربوط می شود به اینکه نیچه در اساس خواهان این است که آدمی صداقت داشته باشد و خودش باشد و از نشاط حیاتی (élan vital) بهره ببرد و در درون خودش لبریز از زندگی باشد، نیاز به ترحم و غمخواری، چنین شخصی را که باید سرشار از زندگی باشد، به ننگ می کشد. غمخواری، چنین شخصی را خوار و خفیف می کند.

متی : اعتراض نیچه به اخلاق دنیوی و غیردینی ـ یعنی به مکتب گرانقدر فلسفهٔ اخلاق ـ چه بود که کسانی مثل کانت، یا در عصر خبود نیچه، پیروان اصالت سودمندی طرفدارش بسودند؟ این دیگر به طور مشخص رنگ عیسوی نداشت ولی نیچه، همانقدر با آن مخالف بسود. چرا؟

استرن: تصور می کنم دلیل عمدهاش این بمود که هر نظامی و همر

منظومهای از اخلاقیات دنیوی و غیردینی بر کلیت دادن به موارد فردی پی ریزی می شود و پایه اش استناد به جنبهٔ عام قضایاست. در نظر نیچه، «عام» با «عامی» (به معنای زشت و تحقیری کلمه) یکی است. به عقیدهٔ او، اعلا در جهٔ بزرگی و نیکی در انسان بسیار کمیاب است. ملازم با این نظر، عقیدهٔ دیگری است به اینکه استناد به قدر مشترك افراد آدمی ناگزیر به معنای استاد به پایینترین عامل در آنهاست، یعنی آنچه کمتر از هر چیز مایهٔ امتیاز و برجستگی است. پس به ایدن معنا، همهٔ قبواعد و مقررات و شاید حتی بشود گفت همهٔ قوانین به به نظر او درخور گلهٔ عبوام است و بس، اینجا می رسیم به سومین قسم اخلاق به یعنی اخلاقیات عبوام است و بس، اینجا می رسیم به سومین قسم اخلاق به یعنی اخلاقیات طرفدار دمو کراسی و عامهٔ مردم نیست، نیلسوف انسانهای بیزرگوار و طرفدار دمو کراسی و عامهٔ مردم نیست، نیلسوف انسانهای بیزرگوار و والاست و ، بنا بر این، ایده تولوژی دمو کراسی یا حکومت عامه بیرای او کوچکترین ارزش و کششی ندارد.

منعی : تصور می کنم او عقیده داشت که بزر گمرد و شخص و الامنش، یعنی قهرمان، قانون خودش را دارد و نباید محدود و مقید به ملاحظات مربوط به اشخاص عادی و، به طریق اولی، پای بند قواعد و مقررات حقیدر باشد.

استون : دقیقاً. بهترین عبارتی کسه ممکن بدود بکار ببریسد همین بسود کسه هر بزرگمردی قانون خودش را دارد. البته نیچه عین این جمله را بکار نبرده، ولی منظورش درست همین بودهاست.

مگی: میماند آخرین سنت از سنن چهارگانهای که اسم بدردیم، یعنی سنت یونان باستان. در این زمینه نباید فراموش کرد که نیچه یکی از دانشمندان درخشان در زبان و معارف لاتین و یونانی بود و در بارهٔ یونان قدیم اطلاعات عمیق داشت و، با اینهمه، دشمن آشتی ناپذیدر تمامی سنتی شد که از سقراط سرچشمه می گرفت.

استون: بله ، ولسی اثسر مساندنی و مهمش، ذایش تواژدی، که ، به نظر من، یکسی از درخشانترین کارهایی است که تا کنون دربارهٔ مسألهٔ تراژدی نوشته شده، مسربوط بسه تسراژدی و یسونسان پیش از زمسان سقراط است. نیچه دوران پیش از سقراط را نوعی عصر زرین می داند و می گوید

بعد، همینکه ائورپیدس و آریستوفانس و سقراط پایشان به صحنه میرسد، همهچیز بیروح میشود و رنگ میبازد. آنچه روی میدهد این است که نیرو و نیکخواهی و گرمی و زیبایی و همینطور درك کامل هستی تراژیك انسان و جایشان را به عقل میدهند، جایشان را به چیزی میدهند که، به نظر نیچه، همه چیز را در قالب استدلال میریزد و بیزرگی را از همه چیز می گیرد و دراز نفسیهای سقراط را جانشین ژرف بینیهای قدیم نسبت به تراژدی هستی می کند. نیچه هرگز از سر تقصیر افلاطون نگذشت که کسی را به مقام قهرمانی رساند که بزرگرین هنرش به خاك رساندن پشت همه کس با حرف بود.

متی: علاقهٔ نیچه به منشأ فرهنگ که به چنین طرز غنی و پرمغزی نشان داده شده، به این تصور او گره می خورد که ارزشهایمان را ما خودمان ایجاد می کنیم. مقصود این است که اگر ارزشهای بشری آفریدهٔ ما باشند و از خداوند یا هیچ منبعی بیرون از خود ما نشأت نگرفته باشند، مسأله ای که اهمیت اساسی پیدا می کند به این صورت در می آید که پس ما چگونه آنها را کسب می کنیم؟ البته باید اضافه کرد که علاقه به منشأ امور، یکی از خصوصیات قرن نوزدهم بود. کافی است فقط کتاب منشأ انواع داروین را در نظر بگیریم... آیا تصور می کنید که نیچه از داروین متأثر بود؟

استرن: بله، بود ولسی در جهت ضدیت با داروین. تصور نمی کنم نیچه هرگز درك روشنی از این داشت که نظریهٔ منشأ انواع به چه چیزی منتهی می شود؛ یا شاید منصفانه تدر باشد که بگوییم آنگونه شواهدی را که داروین در تأیید نظریه اش آورده، درست درك نمی کرد. او همیشه نسبت به این موضوع نظر خصمانه داشت که چرا داروین دلایلی را که دارد، صرف نظر از نتایج اخلاقی آنها اقامه می کند. نیچه هم مثل خیلی

Euripides . ۱ (سدهٔ پنجم ق. م.) تـراژدینویس نــامــدار یونانــی کــه بــا آیسخولوس و سوفوکلس یکی از سه ستون جاوید تراژدی یونان و مغرب زمین محسوب می شود. (مترجم)

۲. Aristophanes (حدود ۴۴۸ تــا ۳۸۰ ق. م.) بــزرگتریــن کمدی:ــویس یونان باستان. (مـترجم)

<sup>3.</sup> Charles Darwin, The Origin of Species.

از شخصیتهای همعصرش در قرن نوزدهم دائماً قصد می کرد فیزیولوژی بخواند يا شيمي بخواند يا فيزيك بخواند، اما هيچ وقت سوفق به اجرای این نیت نمی شد. بنا بر این، فکر نمی کنم باید اهمیت زیادی برای برخوردش با داروین قائل شد. اما نکتهٔ عمده در خصوص مسألهٔ كلى منشأ امـور ايـن بـود كه نيچه هم مـانند خيلي از قلاسفه، از جمله مثلاً ماركس، معتقد بودكه شما مىتوانيدكيفيت هر محصولى و بخصوص محصول ذهن انسان را بر مبنای ماهیت و کیفیت منشأ آن محصول تعیین كنيد. اين تـا حـد زيادي همان كاري بـود كـه فرويد كرد و، بـه نظر من، او این شیوه را عمدتاً از نیچه یاد گرفته بود، هر چند با سانی حاضر نبود بـ مدینی کـ م بـ ماو (یعنی نیچه) داشت، اقرار کند. غـرض حقیقی در چنین برداشتی این است که سابقه و زمینه در هرچیز ـ مثلاً تبارنامهٔ اخلاق که، همانطور که گفتید، عنوان یکی از کتابهای نیچه است ـ در واقع از کیفیت اخلاق حكايت ميكند. البته بايد بكويم كه من شخصاً معتقد نيستم چنین چیزی حقیقت دارد. ولسی در قرن نوزدهم، در بسیاری موارد، عمدتاً نظر بـر این بـود که شما مـی توانید کیفیت هر محصول ذهنی را بـا رجوع به سرچشمههایش تعیین کنید.

مگی: این نظر که هر چیزی به نحوی از انحا با منشأ و سرچشمهاش یکی است، خطایی است که حتی اسم متداولی پیدا کرده و اصطلاحاً به آن می گویند «مغالطهٔ تکوینی»۱.

استرن: درست است. ولى نيچه فقط گاهي سه ايسن مغالطه تموجه دارد و تنها گاهي از آن استفاده ميكند.

می ندر اینکه ارزشهایمان را ما خودمان بسرای رفسع نیازهایمان ایجاد نیچه بسر اینکه ارزشهایمان را ما خودمان بسرای رفسع نیازهایمان ایجاد می کنیم، موجب شد که او ارزشها را عمدتاً از نظر روانی و با مسراجعه به نیازهایی که هم جنبهٔ فسردی دارند و هم اجتماعی، ولی بیشتر فسردی هستند. این طور نیست؟

استرن: بله، كاملاً درست است.

مگی: بنا بر این، رهیافت نیچه بیش از هرچیز رهیافتی روانشناختی است.

استرن ؛ راهـی است بـرای چهـرهٔ روانشناختی دادن بـه خیـلی از پدیدارها. نیچه از بسیاری جهات، روانشناس بسیار برجسته ای است، ولی نه در روانشناسی و نه در هیچ زمینهٔ دیگری، دستگاه فکری یکپارچهای بوجسود نمی آورد و از این لحاظ غیر از فسروید است. البته شباهتهای قوی هم بهاو دارد و در واقع مبشر و آغاز کنندهٔ راه اوست، چون اینهمه بر ضمير ناخودآگاه تكيه ميكند. نمونهاش انتقاد نيچه از ممذهب اصالت معنا [يا ايده آليسم] آلمان است داير بر اينكه پيروان اين مذهب انگیزههای ناخودآگاهی را که صوجب اعمال ما میشوند به حساب نمی گیرند؛ به تقلید صرف از مسیحیت با اینگونه انگیزمهای ما برخورد منفی معض دارند؛ و بنای تمدن را میخواهند فقط با سرکوب این انگیزهها بالاببرند. ملاحظه مي كنيد كه اين نكرش چه شباهت نزديكي به كتاب فروید، تمدن و ناخرسندیهای آن۱، دارد. ایس حرف واهی است که فروید ضمیر ناخودآگاه را کشف کرد. دروغی از ایس بسزرگتر ممکن نیست. ضمیر ناخودآگاه از اواخر قسرن هجدهم مسورد توجه بسود. نیچه یکی از كساني بود كمه ايسن اصطلاح را بكاربسرد و تأكيد فوق العاده براهميت آن کرد. البته، برخلاف فروید، نظریهای دایر بر لایه لایه بمودن «خمود» وضع نکرد. نیچه بسه هیچ وجه مثل فسرویسد پدای بند یك دستگاه فكسری یکپارچه نیست و بهاینگونه دستگاهها اعتماد ندارد. به نظر او، زشت است که کسی بخواهد فرد انسان پا روان انسانی را در کپسول کروچك يك دستگاه فكرى بكنجاند.

مگی: یکی از تالیهای ایدن برخورد، عقیدهٔ نیچه است به اینکه برای مردم مختلف، موازین اخلاقی مختلف صحیح است. تناقض از ایدن بیشتر ممکن نیست بین ایدن نظر و تصور رایج در بین فلاسفه (و مستقیماً اخد شده از کانت) که موازین اخلاقی به شرطی قابل دفاع است که قابل تسری به عموم باشد.

<sup>1.</sup> S. Freud, Civilization and Its Discontents.

استرن: همین طور است. نیچه معتقد است که افراد مختلف حسق دارند رفتارهای فردی مختلف داشته باشند و آن تکههایی از دانش را انتخاب کنند که در هر مرورد به طور فردی تعیین می شود. شگفت انگیزترین چیز دربارهٔ نیچه همین است و ، به نظر من ، چیزی که از بسیاری جهات حاکی از نروعی بینش بسیار پیامبروار است. او عقیده داشت که دانش و شناخت و کسب و تعقیب معرفت نباید هدف مطلق تلقی شود و هر تمدنی به طور خاص حق دارد در پی آن قسم شناختی برود که تروان تحمل و کاربرد سودمند آن را برای مقاصد مثبت دارد. توجه داشته به اشید که محل تأکید، عبارت «تروان تحمل» است. نیچه امکان و جود اوضاعی را در نظر داشت که دانش، داننده را نابود کند، و می خواهم تأکید کنم که می بینیم با اوضاعی روبرو هستیم که دانش می همان دانشی که برای بدست در این قسمت، بینشی که او داشت و اقعاً پیامبروار بود، چون امروز عملاً آوردنش تلاش می کنیم و نصیبمان می شود ساغلب او قات بینهایت بیش می این است که توان فهم یا کاربردش را داشته باشیم و بتوانیم در راه مقاصد مثبت، و نسه برای ویرانگری ، از آن استفاده کنیم.

مگی: تصور می کنم مقصودتان دانش ما در فیزیك هسته ای باشد که به صورت خطری مرگبار بسرای همهٔ ما در آمده است. نیچه [اگربود] این حقیقت را بسیار خوب درك می کرد.

استرن: بله، و جالب توجه اینکه او واقعاً به ما هشدار داده است البته مقصود فیزیك هسته ای نیست دانش به طور کلی است. مطلب این است که ما بیش از دو نوع نظریه در بارهٔ دانش نداریم. یکی نظریهٔ خود ماست که می گوییم هردانشی را، صرف نظر از هر ملاحظه ای، باید تعقیب کرد. دیگری نظریهٔ مارکسیستی در این زمینه است که دستگاهی بوجود می آورد که، برمبنای آن، هر دانشی یا از نظر اجتماعی سودمند است و، بنا بر این، باید به دنبالش رفت، یا از لحاظ اجتماعی سودمند نیست که در این صورت باید ممنوع و منکوب شود. نظر نیچه قدری شبیه این نظریه است. او عقیدهٔ راسخ دارد که هر تمدنی می تواند دست به نابودی خودش برند و پایه و مایه ای که به این برخورد نابود کننده تمداوم می دهد، همان همهوت سقسراط وار دانش طلبی است،

يعنى نيرويي پايان ناپذير كه دائماً ما را به جلو مي راند.

هگی: او همچنین معتقد بود که هر کسی هم مثل هر تمدنی، استحقاق آن مقدار دانش و شناختی را دارد که توان تحمل آن را داشته باشد. فروید چند بار گفته است که هیچ کس نه هر گز بهتر از نیچه خودش را شناخته، نه در آینده هر گز احتمال دارد بهایی خوبی بشناسد. نیچه حتی پیش از فروید اقدام به خودکاوی بهشیوهٔ او یا شیوه ای شبیه به آن کرد، این طور نیست؟

استرن: بلده، فکر می کنم همین طوراست، هرچند، به نظر من، در ایسن باره نباید غلو کرد چون او، برخلاف فروید، به جنبهٔ ویرانگر خودکاوی هم توجه داشت. هرچه باشد نباید فراموش کرد که نیچه دائما به طرفداری از کنش و عمل و معاشرت سنجیده و گزیده با دیگران صحبت می کرد و به هیچ وجه حاضر نبود جانب تصور قدیمی درون نگری و مکاشفه را بگیرد که درآلمان رواج داشت. نیچه فوق العاده متأثر از گوته بود و او را یکی از اولیاء می دانست، و گوته هیچ شکی نداشت کمه افراط در درون نگری و معاینهٔ نفس کسی را به جایی نمی رساند.

محی: اجازه بدهید به طور خلاصه ببینیم تاکنون در این بعث به کجا رسیده ایم. تا اینجا تقریباً یکسره دربارهٔ فعالیت انتقادی نیچه صحبت کرده ایم، دربارهٔ ایسن نظر اساسی او بعث کرده ایم که اخلاقیات و ارزشها و ملاکهایی که به ارث برده ایم در اصل بر پایهٔ اعتقاد به خدا ارزشها و ملاکهایی که به ارث برده ایم در اصل بر پایهٔ اعتقاد به خدا یا خدایان استوار بوده است. این معیارها را خدا یا خدایان به ما داده اند و سرانجام هم بر ایسن اساس دربارهٔ ما قضاوت خواهند کرد که آیا توانسته ایم مطابق ایمن ارزشها زندگی کنیم یا نه، ولی نیچه می گوید که ما ایمانمان را به تمامی ایسن خدایان و به دین به طور کلی از دست داده ایم و، در نتیجه، دیگر به بنیاد و شالودهٔ نظام ارزشی خودمان مؤمن نیستیم، هرچند تاکنون از روبروشدن با این حقیقت شانه خالی کرده ایم، نیستیم، هرچند تاکنون از روبروشدن با این حقیقت شانه خالی کرده ایم، دیگر به بنیادش ایمان نداریم، بر قرار کنیم، ایسن کار صداقت و اصالت را از دیگر به بنیادش ایمان نداریم، بر قرار کنیم، ایسن کار صداقت و اصالت را از زندگی ما و در واقع از خود ما سلب می کند. اگر بخواهیم نظام ارزشی اصیلی داشته باشیم، باید کمر همت ببندیم و ارزشهایمان را یکسره از نو



فريدريش نيچه (۱۹۰۰–۱۸۴۴)

ارزشیابی کنیم. بحث من و شما تسا به حال در ایس زمینه ها بوده است. در جریسان گفت و گو، به بعضی انتقادهای مشخصی هم که نیچه در نتیجهٔ این رهیافت و ارد آنها شده، باجمال اشاره کرده ایم. ولی حالا می خواهیم بپردازیم به مرحلهٔ بعد که بحث ما طبیعتاً باید به آن برسد. می خواهیم بپرسیم که نیچه پس از اینکه همه چیز را به چنین مقیاس پهناوری جارو می کند و دور می ریزد، به جایش به چه چیزی قائل می شود؟ کدام ارزشهای مثبت را پس از همهٔ این کارها ارائه می دهد؟

استرن: عـرض كنم، جواب اين سؤال، هـم بسيار ساده است و هم در عین حال بسیار پیچیده. پاسخ ساده این است که خودت باش؛ هرچه هستی بهمنتها درجـه باش؛ تــا آخرين ذره باش؛ لبريز از زندگي باش؛ فروگذار نكن؛ دل بهدريا برن و زندگى كن ـ و هـرچيـز ديگـرى از ايـن دست که بعدها (در قلمرو مربوط بهبشر) تحت عنوان «نشاط حیاتسی» مطرح شد. این دستور که خودت باش و آن بساش که هستی، نمه تنهما مقدمهٔ کبرا و مبدأ سخن نیچه، بلکه همچنین غیایت و مقصدی است که هر گونمه اخلاق بایمد بمهسوی آن هدایت شود. البسته اینجا ممکن است بپىرسىدكى اگىر ھىركى خىودش بىاشد و لاغير، پيامدھاى ايىن قضيە در قلمروی گسترده تر چه خاواها شد؟ چطور این قضیه با یك نظام سیاسی سازگار می شود؟ و امثال اینها. پاسخ این سؤالها، تا جایی که به نیچه مربوط می شود، متأسفانه به هیچ و جه خرسند کننده نیست. بـرخورد او بـا مسائل اجتماعي اصولاً چندان ثمر بخش نيست. پيشتر گفتم كه جواب سؤال شما در عين سادگي، بسيار پيچيدهاست. دليلش اين است كه اگر بخواهید به توصیه های او عمل کنید، زندگی مشترك تبوأم با نبوعسی هماهنگی و وفاق فوق العاده مشکل میشود، بخصوص وقتی اضافه کنید که، به نظر او، وجود قوانین برای این است که مبادا به ضعفا سخت بگذرد. بسرنامهٔ نیچه بظاهسر بسرنامهٔ سادهای است، ولسی اگر کسی بخواهد چنین فکری را راهنمای زندگی در جامعه معرفی کند، بهعقیدهٔ من، با دشواریهای فراوان روبرو خواهد شد. حتی بهیك تعبیر ممكن است گفت که بعضی از نظریات سیاسی جسورانه و افراطی عصر ما و بعضی از سیاستهای فاشیستی او ایل این قرن، لااقل در بین روشنفکران، تا حمدی

از همین عقیده نباشی مسی شد که هرکس باید بی اعتنا به نتایج و عواقب، آفرینندهٔ ارزشهای خودش باشد و مطابق آنها زنبدگی کند. و می بینید که اینگونه عقاید ما را به جایی نرسانده است.

متحی: ولی نیچه کاملا آگاه بود که چنین شیوهای ایجاد تعارض خواهد کرد. منتها اهمیتی به این موضوع نمی داد و بلکه از تعارض استقبال هم می کرد. البته من با شما همعقیده ام که او به هیچ وجه در مورد نتایج اجتماعی قضیه واقسع بین نبود. نیچه عامهٔ بشر را مشتی اراذل و اوباش تلقی می کرد که گروهی از خواص و بر گزیدگان بر آنها ریاست و رهبری دارند. به نظر او ، این خواص کاملا حق دارند خودپسند باشند و ضعفا و ناتوانها را از سر راه کنار بزنند و هرچه را بخواهند، بگیرند و بهخودشان اختصاص بدهند. اینکه اگر قرار بر این باشد، خود خواص چگونه خواهند توانست با هم زندگی کنند، مطلبی است که، همانطور که گفتید، نیچه هر بررسی نمی کند. ولی در یك نکته یقیناً حق با او بود و آن اینکه همهٔ این مطالب با هم تصور مقبولی دربارهٔ اخلاق، منتهای تضاد را

استون: بسله، دارد. ولسى شما فقط نيمى از قضيه را گفتيد. قسمت ديگر ـ كه مسورد اعتناى فاشيستها و ناسيونال سوسياليستها واقع نشد اين بود كه شما، گذشته از اين، بايد بر آسايش طلبى و بسزدلى و تسرس از دريادلى در درون خودتان پيروز بشويد. وقتى چنين كرديد ـ و ايس همان نظرى است كه نيچه از جمله در چنين گفت ذرتشت بيان مى كند ـ ديگر خودتان نخواهيد خواست كه نسبت به ديگر ان حالت تهاجم و تجاوز داشته باشيد و ضعف و ناتوانى آنها را بهتر درك خواهيد كرد. البته تصديسق مى كنم كه اين درك مثبت و بردبارانهٔ ضعفهاى ديگر ان قويتريس نكته در انديشه نيچه نيست.

متحى : مهمترين مايهٔ شهرت او هم نيست.

استرن: نه، نیست.

متلی: مسردم همیشه از نیچه برآشفته میشوند و فکر می کنند و درست هم فکر می کنند که آنچه او به آن قائسل است به همهٔ معیارهای شناخته شدهٔ اخسلاق تضاد دارد. منتها نکتهٔ واقعی ایس است که نیچه

خودش با آنها همعقیده است. خوشحال است که مردم یکه میخورند و بر آشفته میشوند. همانطور که گفتید، میخواهد مردم سرشار از هستی باشند، خلا در زندگی نداشته باشند، حدی برای زنده بودن نشناسند؛ نمیخواهد هیچ چیز - هیچ تصوری از عقل یا حقیقت یا انصاف یا هیچ چیز دیگری - سد این راه بشود. بعکس، معتقد است که هر معیار دیگری باید به نحوی انتخاب شود که حق هستی را پاسخگو باشد. بر این نظر است که همهٔ اخلاقیاتی که تاکنون و جود داشته در جهت عکس این برخورد بوده و، بنا بر این، عملا بر ضد اصل حیات کار می کرده است. محور آنچه او می گوید این است که زندگی یگانه ارزش و تنها منشأ ارزشهاست و، بنا بر این، همهٔ ارزشها باید از اصل حیات استخراج شوند. ما باید قائسل به به نده بودن باشیم و، به کاملترین مفهوم، ندای حیات را لبیك بگوییم، به به به نده فقط عنان تمامی غرایسزمان را رها کنیم، بلکه همهٔ معیارها - حتی معیار عقل و حقیقت را - از همان منبع بگیریم.

استون: یا از بزرگمردان بگیریم. یکی از بزرگمردانی که او در نظر داشت، همانطور که گفتم، گوته بود؛ یکی دیگر ناپلئون بود؛ گاهسی مارتین لوتر هم بود؛ و گاهسی حتی پاپهای برزگ منسوب بهخاندان بورجا هم در این ردیف میآمدند؛ حتی سقراط هم گاهی از برزگمردان است چون دارای این قدرت روحی بوده که برنامهای را که داشته سراسر بهاجرا بگذرد.

هنگی: و حتی حقیقت هم باید در این راه مغلوب شود. استرن: مطلقاً.

معی : به این معنا که اگر آنچنان حقیقتی وجود داشته باشد که به ما

Borgia .۱ خانوادهٔ ایتالیایی مشهور اسپانیایسی تبار که در سده های پانزدهم و شانزدهم افراد آن به شروت و قدرت فراوان رسیدند. از معروف ترینشان، آلفونسو و رودریگو شایان ذکرند که هر دو به مقام پاپسی نائل آمدند، و نیز چزاره (سزار) و خواهسرش لوکرتسیا (لسوکسرس) که در صحنهٔ سیاسی ایتالیای آن عصر کارهای مهم کردند و به قدرت پرستی و بیرحمی و فرصت طلبی زبانزد همگانند (هر چند ماکیاولسی در کتاب شهریاد از چزاره به نیکی یاد می کند)، (مترجم)

آسیب برساند یا بهزندگی ما لطمه بزند، بدون هیچ شك و شبهه نباید خواهان دانستنش باشیم. از آن بالاتر اینكه حتی معیار سنجش حقیقت و اینكه چه چیز مقرون بهحقیقت محسوب شود، باید آن چیزی باشد كه به پیشبرد حیات و هستی كمك كند. هر چه به این هدف كمك نكند، باطل است و باید مردود شناخته شود.

استرن: بله، و به ایس تسرتیب دوبساره برمی گردیسم بر سر مسألهٔ استحقاق به دانستن حقیقت یا، به قسول خسود نیچه، «رعسایت بهداشت در دانش». به عقیدهٔ او، در این زمینه هم باید نوعی موازیس بهداشتی و جسود دانشته باشد که به ما بگوید با چه قسم دانشی شایسته است روبرو شویم و چه قسم دانشی را باید کنار بگذاریسم. حرف شما کاملا درست است که گاهی حتی حقیقت هم مشمول نوعی ممنوعیت و تحریم قرارمی گیرد.

هی : تصور می کنم اگر نیچه میخواست در برابر انبوه فریادهای اعتراضی که نسبت به فلسفه اش بلند بوده از خودش دفاع کند، شاید چیزی از این قبیل می گفت که سرتاسر روند تکامل عبارت از آین بوده که قوی ضعیف را از میدان بهدر کرده، توانا ناتوان را، با هوش احمق را، مبتکر و فعال، بی ابتکار و بی تحرك را، و همین طور تا آخر. بشر فقط به این جهت در راه تكامل افتاده و تمدن اصولاً بداين دليل پرورش پيدا كرده كـ اين جریان میلیونها سال بدون و قفه ادامه داشته است. هر چیز ارزشمندی که در دست ماست در واقع مخلوق این جریان است. اما همراه با یونانیها و يهوديها، مشتى معلم أخلاق پيدا شدنـد كــه گفتند أيـن جريــان مخالف اخلاق و بلکه خباثت آمیز است. گفتند قوی باید خودش را کوچك کند و بهضعیف و افتاده پناه بدهد و به حکومت قانون گردن بگذارد؛ با هوش باید به احمق كمك كند؛ توانا بايد از حق ناتوان دفاع كند، الى آخر. حرف نیچه این است که اگر ما همیشه چنین کاری کردهبودیم، محال بود بتوانیم از حالت ماقبل بشری بیرون بیاییم. پس مسلماً آنچه باید بکنیم این است که به ارزشها و معیارهایمی که موجد بشریت و مدنیت بوده اند تداوم ببخشيم و برگرديم به اين ارزشها و معيارها، نه اينكه ملاكها را معكوس كنيم.

استرن: بله، به نظر من، حرفى كنه او بهمناسبتهاى متعدد و در

زمینه های مختلف زده، دقیقاً همین است و نگرانیهایش دربارهٔ آینده هم دقیقاً ناشی از این است که اینگونه ابراز وجود و عرضاندام مبادا ادامه پیدا نکند و روح دموکراسی، روح عوام و اجامر و اوباش، چیره بشود و همهٔ این ارزشها را نابود کند.

متلی: و باعث شود که کل این جریانی که توحش را به تمدن مبدل کرده، در جهت عکس بیفتد.

استرن؛ بله. ولی علاوه بر این، نباید فراموش کنیم که نظر نیچه دربارهٔ سیر تاریخ تا حدی غیر از نظری است که شما اساس دفاع از او قرار دادید. به نظر نیچه، تاریخ تکرار می شود. دربارهٔ اینکه معنای این عقیده چیست بعداً صحبت خواهیم کرد؛ ولی عجالتاً معنایش از نظر ما این است که هر موقعیت تاریخی می تواند بالاترین چیزی را که انسان قادر به آفریدنش است، خلق و جذب کند و بکار بگیرد. موقعیت استثنایی یا عصر استثنایی وجود ندارد. به هر عصری که قادر به درك کامل و خلق کامل اینگونه ارزشها باشد، باید امکان چنین کاری داده شود. منتها، به نظر نیچه، گرفتاری در این است که اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم به احتمال قوی عصر انحطاط است، عصری است که این نیرو نمی تواند در این تماماً متحقق شود. نیچه از بعضی جمهات، آینده بینی پیامبروار عجیبی داشت؛ ولی بعدها معلوم شد به قدر کافی از وحشیگریهای جدید و آینده نمی ترسیده است،

معی: اجازه بدهید با توجه بهاشارهای که به نظریه نیچه دربارهٔ تکرار بیپایان کردید، پیشنهادی بکنم. وقتی بخواهیم بهآثار بعدی او بپردازیم که، به نظر من، وقتش همین حالاست به چهار موضوع اصلی در آنها برمیخوریم. اولی را ممکن است در همان عبارت «ارادهٔ معطوف بهقدرت » خلاصه کرد که خود او بر سر زبانها انداخت. دومی نظریهٔ راجع به Übermensch است که معمولا «ابرمرد» [یا «ابرانسان»] ترجمه می شود. این اصطلاح هم از ابداعات نیچه است که حالا دیگر جزئی از زبان متداول ما شده است. سومی نظریهٔ تکرار ابدی [یا بازگشت جزئی از زبان متداول ما شده است. سومی نظریهٔ تکرار ابدی [یا بازگشت

<sup>1.</sup> endless recurrence

<sup>2.</sup> the will to power

<sup>3.</sup> the Superman

جاودانی] زمان است که خودتان هم به آن اشاره کردید. و بالاخره چهارمی نظریهٔ نیچه دربارهٔ درك زندگی از نظر زیباشناختی یا هنری است. من پیشنهاد می کنم برای اینکه بعث روشنتر باشد، یکی یکی به این موضوعات بپردازیم و از ارادهٔ معطوف به قدرت شروع کنیم. نیچه زمانی قصد داشت این عبارت را عنوان کتابی در جمع بندی حاصل عمرش قرار بدهد. منظور او از ارادهٔ معطوف به قدرت دقیقاً چه بود؟

استرن: مفهوم اراده را نیچه از فیلسوفی که خودتان متخصص او هستید، یعنی شوپنهاور، می گیرد ولی قضاوتش دربارهٔ آن به عکس شوپنهاور است، شوپنهاور اراده را منشأ همهٔ بدیها در جهان و سرچشمهٔ بدیختی بشر تلقی می کرد، در حالی که، به نظر نیچه، اراده اصل و مصدر نیروی انسان است، و جزیی از هر فرهنگ سالم این است که آزادی لازم را فراهم بیاورد تا اراده آنچه را می تواند به مرحلهٔ عمل درآورد، عملی کند. منتها مشکل در این است که این کار شما را در تعارض با دیگران قرارمی دهد و، بنا بر این، در این مرحله، ارادهٔ معطوف به قدرت مبدل به ارادهٔ معطوف به عدرت اندام و غصب [حق] دیگران می شود. ولی داستان ارادهٔ معطوف به قدرت همین جا ختم نمی شود. به نظر من، باید تأکید کرد ولی ولی فقط تأکید، نه مثل بعضی از منتقدان، مبالغه در تأکید که ارادهٔ معطوف به قدرت از طرف دیگر به خودش برمی گردد و، به عبارت دیگر، ضعف و راحت طلبی و بی بند دیگر به خودش برمی گردد و، به عبارت دیگر، ضعف و راحت طلبی و بی بند

متی: یعنمی شخص پس گردن خودش را مسی گیرد و کشان کشان خودش را به حد مطلوب می رساند.

استرن: بله، ولمی حد مطلوبی که شخص خودش ایجاد میکند. اشکال درست در همین است که ما خودمان ایس حد را ایجاد میکنیم. اینجا برمی گردیم به اصرار نیچه به اینکه نه تنها ایس ارزش، بلکه هر ارزشی آفریدهٔ خود شخص است.

متی : شوپنهاور وقتی دربارهٔ ارادهٔ مابعدالطبیعی صحبت می کند، مرادش چیزی است که در جهان پدیددارها نه تنها در انسان یا عموم موجودات زنده، بلکه در همه چیز، به صورت گونه ای نیروی برانگیزاننده ظهور می کند. به عقیدهٔ او، نیرویی که ماه را گرد زمین و زمین را دور

خورشید می گرداند، جلوه یا مظهر آن چیزی است که او نامش را «اراده» می گذارد. سرتاسر کیهان از مادهٔ در حال حسرکت تشکیل می شود و اینها همه جلوهٔ «اراده» به مفهوم مورد نظر اوست کسه اصلاً ربطی بسه «اراده» به معنای متداول ندارد. ولی نیچه مفهوم اراده را به معنای مراد شوپنهاور هم بکار می برد، این طور نیست؟

استرن: متأسفانه این طور است. می گویم «متأسفانه» چون، به نظر من، سست ترین بخش فاسفهٔ نیچه قسمتی است که او عاقبت به دنبال نبوعی دستگاه فکری می رود و دربارهٔ ارادهٔ معطوف به قدرت در طبیعت و اراده معطوف به قدرت در طبیعت و اراده معطوف به قدرت در کیهان صحبت می کند. این قسمت هر گز حقیقتاً سودی عاید من نکرده و تصور نمی کنم اصولا جالب توجه باشد. همان قاعده عمده ای که او بر اساس آن کار می کرد دایر بر اینکه اندیشه های بیزرگ را نمی شود در قالب دستگاههای منظم فکسری گنجانید بمراتب به طرز نافذتر و برنده تری منظورش را برمی آورد و بسیار بهتر به کارش می خورد. همای : خوب، حالا برویم بر سر دومین موضوع از موضوعات چهار گانهٔ آثار بعدی نیچه، یعنی «ابرمرد». همه کس این کلمه را بلد است که در واقع در انگلیسی از اول برای ترجمهٔ اصطلاح Übermensch نیچه وضع واقع در انگلیسی از اول برای ترجمهٔ اصطلاح Übermensch نیچه وضع کرده اند ابرمرد همان آریایی پاك گوهر افسانه های هیتلری و درندهٔ زرینه مو در کاریکاتورهای ضدنازی است. ولی البته این به هیچ و جه شبیه آن چیزی در کاریکاتورهای ضدنازی است. ولی البته این به هیچ و جه شبیه آن چیزی نیست که مقصود نیچه بود.

استرن: نه، بههیچوجه نیست. به نظر من، ابرمرد می تواند محصول هر تمدنی باشد. اگر یادتان باشد، عرض کردم که هر عصری قادر به ایجاد بالاترین ارزشهایی است که در توان انسانی می گنجد. ابرمرد انسانی است که در حد کمال دستاوردهای ارادهٔ معطوف به قدرت زندگی می کند، کامل و سرشار زندگی می کند، و قادر است که خواست و اراده اش را تا بینهایت تکرار کند. اینجا می رسیم به جدال برانگیزترین قسمت نوشته های نیچه و عجیب ترین نظر او، یعنی نظریهٔ تکرار ابدی [یا قول به ادوار و اکوار].

ملكى : خواهش مىكنم هنوز وارد ايـن بحث نشويم، چـون من ميل

دارم مفهوم ابسرمسرد را که اینچنین نقش مهمی در اندیشهٔ صدسال اخیر داشته، قدرى بيشتر بشكافيم. (استفادهٔ غلط و سوءاستفادهٔ نازيها از ايسن مفهوم، مشت نمونهٔ خروار است. نویسندگان و نمایشنامه نـویسان هـم وسيعاً تحت تأثير مفهوم ابرمرد بودهاند؛ مانند برنارد شاكه اسم يكي از بهتریس نمایشنامه هایش را مرد و ۱ برمودا گذاشته). آیسا تصور نمی کنید حقیقت امر این است که هدف نیچه رسیدن بهمفهوم انسان سرکوب نشده است؟ البته سركوب بهمعنايي كه، بهتعبير امروزي ما، فرويد در نظر داشت؟ ابرمرد انسانی است که غریزه های طبیعیش سرکوفته نیست و، به قمول خود نیچه، «بیخویشتن<sup>۱</sup>» نشدهاست و، بنا بر این، تما آخریمن حمه تمایلات و استعدادهایش، آزاد و وارهیده و سبکبال، از هستی و حیات بهره میبرد. ارزشهایش را دوباره ارزشیابی کردهاست و مطابق ارزشهای کاذب زندگی نمی کند. ابرمرد یکایك ماست به وجهی که در حد کمال می توانستیم باشیم اگر پایمان در زنجیر تصورات باطل دربارهٔ خودمان و زندگی نبود. تصور نمی کنید این معنای حقیقی ابرمرد باشد؟

استرن: چرا، تصور می کنم همین طور است. منتها ابرمرد همچنین کسی است که بدون اینکه محدودیت و مضیقهای بسه خسودش تحمیل کند، به طور طبیعی و غریزی و ناخودآگاه، از آنچه به نظر نیچه زشت و بد است پرهیز می کند. مثلاً یکی از چیزهایی که نیچه بصراحت با آن مخالفت مى كند، بخل و كينه است، يسا بهاصطلاح خودش ressentiment، يعنى بزور و اکراه بـهگرمی و بزرگواری یا موفقیت کسی اذعان کردن و امثال اینها. ابرمرد کسی است که فطرتاً از این قبیل احساسها ندارد.

معى : يعنى كسى كه ، گذشته از صفات ديگر ، بلند نظر و كريم است. استون: همین طبور است، و ملاحظه می کنید که تصور مسیحی بزرگواری و کرم چندان از حوزهٔ دید نیچه دور نیست.

ملحی: حالا بپردازیم بهسومین مسوضوع از چهار مسوضوع اصلی، یعنی مفهوم تکرار ابدی. هیچ نظریهای از نظریات نیچه نیست که نه تنها فهمش، بلکه جدی گرفتنش اینقدر برای مردم دشوار باشد. حسرف نیچه بظاهر این است که همهٔ تاریخ یکسره دور میزند و روی چرخههای عظیم

<sup>1.</sup> G. B. Shaw, Man and Superman. 2. un-selfed

حرکت میکند، به نحوی که همه چیز بسه معنای حقیقی تا اب می چرخد و به طور بی پایان برمی گردد و تکرار می شود. من و شما دفعات بسی شمار در گذشته عینا در همین استو دیو نشسته ایم و دفعات بی شمار همین گفت و گو را عینا داشته ایم و باز دفعات بی شمار هم در آینده خواهیم داشت. مردم بزحمت باورشان می شود که نیچه حقیقتاً چنین چیزی گفته باشد.

استرن: بله، ولي حقيقتاً گفته و ميخواسته امتحان كند كه اگر كسي نظریهاش را جدی بگیرد، چه ممکن است روی بدهد. تصور می کنم این طور باید گفت که بسیاری از اندیشههای نیچه بههمین نحو جنبهٔ آزمایشی دارد و این چیزی است که بههمهٔ بحث ما مربوط میشود. منظورم ایس نیست که افکارش جدی یا آمیخته بهاحساس مسؤولیت نیست با ناچیز و پیشها افتاده است. غرض این است که در اینجا با کسی مواجهیم که با سرتاسر اندیشهٔ بشر روبروست و نظریات مختلف را بتکرار امتحان می کند. خودش در یکی از نامههایش می گوید ـ و بهنظر من، این گفته فوق العاده غمهانگیز است ـ کـه: «احساس می کنم قلمی هستم، قلمی نسو» (ظماهر آ مقصودش قلمی است از پر [که تازه تراشیده باشند]) «در دست نیرویسی برتر که مرا روی تکهای کاغیذ امتحان می کند.» احساس عجیبی است برای کسی که از ارادهٔ معطوف بهقدرت و ابرمرد طرفداری می کند. امیا فكر مىكنم او براستى دستخوش چنين احساسى بـوده و انـديشهاى راكـه دربارهٔ تکرار ابدی داشته به این طریق امتحان می کرده است. به گمان من، این اندیشه بیش از آنکه نظریهای دربارهٔ وجود و کل کائنات باشد، نظریدای اخلاقی است، به این معنا که کردار و اراده و نیات و افکار ما باید آنچنان آمیخته بـهکرم و بزرگی و بــزرگمنشی باشد کــه بیخواهیم و بتوانيم تا ابد بارها و بارها تكرارشان كنيم.

محکی: به رغم همهٔ چیزهایی که گفتیم، ایس برداشت بناچار انسان را به یاد شرط اساسی کانت می اندازد که هسر عملی بسرای اینکه اخلاقسی تلقی شود، باید قابل تسری به عموم باشد. اما تصور می کنم در مورد نیچه بیشتر با این نظریه او خویشاوندی و قرابت داشته باشد که باید بی قید و شرط زندگی را در آغوش بگیریسم. اگر شما در هسر لحظه بسدون دو پهلوگویی و شبهه به زندگی پاسخ مثبت بدهید، حاضر خواهید بسود که

بارها و بارها همان کاری را که در آن لحظه می کرده اید تکرار کنید و تا ابد همان کار را بکنید و لاغیر.

استرن ، صرف نظر از هر نتیجه ای که ممکن است دامنگیرتان شود. بله، درست است. به نظر مسن، عاقلانه نیست که کسی از این حد جلوتر بسرود و مثل بعضی بخواهد بسرای اثبات امکان یا عدم امکان تصور تکرار ابدی که به امتحان رسیده، معادلات هندسی یا ریاضی درست کند.

مگی: اصولاً سر تا سر مطلب در واقسع از مُقسولهٔ سخنان مجازی است، اینطور نیست؟

استرن: مجاز عظیمی است و البته بسیاری چیزها میشود در بارهٔ استفادهٔ نیچه از مجاز گفت.

می نخواهش می کنم شمه ای در این باره بفرمایید.

استرن: به نظر من، آن طور که ما عادت داریم بسیاری چیزها را به معنای حقیقی بگیریم، خیلسی از سخنان نیچه بسی معنا از آب در میآید. شما قبلاً به سبك نگارش او اشاره کردید که، به نظر من، سبکی فوق العاده قوی و مؤثر است. من اگر از خودم بپرسم که چنین انشایی از کجا آمده، تصور می کنم باید جواب بدهم از این اختراع یا اکتشاف نیچه آب می خورد که او ظاهر آفهمیده چگونه سبك سخنش را در حد وسط بین معانی حقیقی و مجازی الفاظ بگنجاند. این کاری است که بندرت کسی و مسلماً کمتر کسی از نویسندگان آلمانی قبل از او - توانسته است بکند. نیچه در عالم اندیشه، کاملاً راه خودش را دارد. همان طور که اشاره کردیم و دیدیم، اندیشه، کاملاً راه خودش را دارد. همان طور که اشاره کردیم و دیدیم، به تمام سنتهای غربی حمله می کند. اما از جهت نثر نویسی، کسانی بوده اند که به او فضل تقدم داشته اند، مانند مونتنی و پاسکال و بوده اند که به او دلبستهٔ آثارشان است و انشایش از حیث گزیده گویی و بیان مطالب در قالب کلمات قصار، از آنها مایده می گیرد. و این

Michel Eyquem de Montaigne .۱ . نویسندهٔ فرانسوی. (مترجم)

۲. Blaise Pascal (۲۶ ـ ۶۲ ). دانشمند و ریساضیدان و فیالسوف فرانسوی. (مترجم)

۳. F. La Rochefoucauld (۱۶۱۳ - ۸۰) F. La Rochefoucauld . ۳

حرفی نیست که فقط من بزنم؛ خودش هم اینطور می گوید. سبکی که او در حــد وسط بيــن حقيقت و مجاز بوجــود آورده، فــوقالعاده و استثنايي است و، بمدنظر من، تنها راه خودداری از سوءتعبیر سخن نیچه این است که ماهیت ایس سبك را درك كنیم. جملهای از او عیناً بهیادم می آید كه شاهدی بر این معناست. صحبت در این باره است کمه (به تعبیر هولناك او) در نتیجهٔ «مرگ خدا»، مردم قرن نوزدهم گرفتار محرومیتی وحشت انگیز شده اند. بعد می نویسد: «آدمیان به جای برتابیدن این حال تحمل ناپذیر بیکسی و تنهایی، همچنان خدای در هم کوفتهٔ خویش را خواهند جست و به خاطر او به مارهای لانه کرده در ویرانهای که از فروریختن او بجای مانده، عشق خواهند ورزید.» ملاحظه کنید این آمیزه را: یك طرف، معانی مجردی مثل «حال» و «بیکسی و تنهایی» که به تفکر انتزاعی تعلق دارد و اصولاً خود بحث که بخشی از نظریهای کلی در بارهٔ تاریخ است؛ و طرف دیگر، مارهای براقی که در ویرانهای که از فروریختن خدا بوجود آمده به این گوشه و آن گوشه میخزند. مىدار كار او یكی این است و، از ایسن گذشته، خودداری از جلوتر رفتن از این حد و امتناع از قلمفرسایی دربارهٔ نظریدای که پایهٔ این بیان مجازی است.

/ متحی: ولی او با این کار، خوانندگانش را بها مشکل جدی مواجه می کند. در آمیختن شعر و مجاز با مفاهیم عقلی به این معناست که شما هیچ وقت نمی دانید تکلیفتان با او چیست. از سویی، نمی توانید نوشته هایش را بحثههای دقیق عقلی تلقی کنید چون در این صورت همه چیز درست در همان نقطه هایی که او به استعاره متوسل شده از هم می باشد. از سوی دیگر، اگر همه چیز را به گفته های شاعرانه تعبیر کنید، غالباً مبهم و محل مناقشه است که مقصود او چیست. اما شاید همین امر ما را به چهارمین موضوع از موضوعات چهارگانهٔ مورد بحثمان برساند. ته به حال باختصار در بارهٔ اردهٔ معطوف به قدرت و ابرمرد و نظریهٔ تکرار ابدی صحبت کرده ایم. می ماند این اندیشهٔ نیچه که باید از زندگی درك زیباشناسانه کرده ایم. می ماند این اندیشهٔ نیچه که باید از زندگی درك زیباشناسانه یا هنری داشت. تصور می کنم غرض این است که اگر هیچ چیز داعیم از خدا یا هیچ گونه ملکوت متعالی دارج از این دنیا و جود نداشته باشد، زندگی هم هیچ مقصود و هدفی خارج یا فراسوی خودش نخواهد باشد، زندگی هم هیچ مقصود و هدفی خارج یا فراسوی خودش نخواهد

داشت، و هر معنا و توجیهی که بخواهد داشتهباشد باید از درون خودش بتراود. زندگی صرف به بهخاطر خودش وجود دارد و اهمیت و معنایش فقط در خودش است و، بنا به کلیهٔ ایسن دلایل، مانند یسك کار عظیم هنری است. م

استرن : بله، بدون شك و بـهطـور منصفانه ابن تقريباً همان چيزى است که او در نظر دارد. نیچه در اولین کتابش، ذایش تراژدی، سه بار این جمله را تکرار می کند که: «وجبود انسان و جهان تنها در مقام یک پدیدار هنری تا ابد توجیه پذیر است.» جمله ، جملهای پیچیده است و من خيال ندارم وارد همهُ جزئياتش بشوم. ولي آنچه نيچه حقيقتاً ميخواهد بگوید این است که عظمت یونانیان قدیم پیش از سقراط در تراژدیهایشان بود. از طریق این تراژدیها بسود که با بدترین جنبههای زندگی بشری ـ بسا زودگذری و نساپایداری و پسوسیدگی زندگی انسان و با وابستگی آن بهنیروهایی بزرگتر از خود آدمی ـ روبرو میشدنــد و بالاترین توفیقشان این بود که می توانستند از تسار و پسود ایسن امسور، قصه و داستهان و تراژدیهایی اینچنین شگفت انگیسز بسازند. نیچه و سیعترین و کیهانی ترین مصادیق را به ایس معنا می دهد و مثل شکسپیر که گاهسی از این گونه سؤالها می کرد، می پرسد: آیا این جهان باید جدی گرفته شود یا سر تا سر چیزی نیست مگریك بازی عظیم، یك نمایش بزرگ، نمایشنامهای كه ما نه بازیگرانش را میشناسیم و نه میدانیم برای که به صحنه آمده است؟ اگر توجیهی و جـود داشته باشد \_ و دقت کنید؛ عیناً می گوید «توجیه» کـه از مصطلحات حقوق است و در ایس متن لفظ بسیار لغزندهای است ـ اگر توجیهی وجود داشته باشد برای اینکه چرا انسان در این دنیا و جود دارد و چرا چنین است که هست، شاید این هم فقط جزئی از همان نمایشنامه عظیم کیهانسی باشد. بخش بزرگسی از افکار نیچه و بعضبی از جالب تسریسن و بزرگترین اندیشه هایش صرف این مسی شود که ببیند توجیه هنری و جود

متلی: پس مسلاحظات هنری و زیباشناختی در بیش از یسك سطح بسا جوهر اندیشهٔ نیچه جوش میخورند. بسه نظر مسن، شك نیست كه به همین دلیسل او چنین تأثیر عظیمی در هنرمندان آفسریننده داشته است. چون رشتهٔ تخصصی شما ادبیات تطبیقی است، بسیار جالب توجه خواهدبود که در خاتمهٔ این بحث، چند کلمهای در بارهٔ چگونگی تأثیر نیچه در شاعران و نویسندگان آفریننده بفرمایید.

استرن : همان سه نفری را می گیریم که خودتان اسم بردید: ییتز و شا و لارنس. اولین باری که بیتز چیزی از نیچه خوانـد در کتاب کوچکی شامل گزیده هایی از آثار نیچه بود، بهترجمهٔ کسی به نام جان کامن ۱ که برای مترجم نیچه اسم بسیار نامناسبی است ۱۹۰۲ از ۱۹۰۲ به بعد که بیتز با نوشتههای نیچه آشنا میشود، در لعن عمومی و بىر خــورد شعریش تغییرات واضع بوجود می آید. شعر کمی احساساتی و کمی شهوت انگیزش که گرایشهایی به تبهگنی مخصوص آثار «پایان قبرن» نشان می دهد، دگرگون می شود. دورهٔ بهزرگ شاعری بیتز به پیا چنانکه خودش گفته، شعر خاك و خونش ـ تحت تأثير شديد نيچه و تحت تأثير تلاشهايش براي درك بعضى از مسائلي كه قبلاً مورد بحث ما بسود، از آن بهبعدمي آيد. تأثیر نیچه در برنارد شا بهطرز دیگری است و بیشتر بهحوزهٔ حیات و قلمرو «نشاط حیاتی» که پیشتر به آن اشاره کردم مربوط می شود ـ یعنی قلمرو سیر بی امان و بی رحم زندگی که توجیهش در خودش است. در مورد لارنس، تأثير نيچه در قالب مسألهٔ صداقت و «اصالت» ظهور مي كند. البته اصالت [یا «خود بودن»] آن طور که برای لارنس متصور است، بسیار با آنچه نیچه در نظر داشته است تفاوت می کند؛ نزد لارنس دارای کیفیت اجتماعی و جنسی است، در حالی که نیچه بههیچیك از این دو عامل چندان اعتنایی ندارد. لارنس از همسرش، فریدا، شناختی دربارهٔ نیچه بدست آورد و، با اینهمه، عميقاً تحت تـأثير او قـرارگرفت. لارنس رماني دارد بهنام مودي كه مودا كه در اواخر عمرش نوشته شده و قصهٔ مسيح است و، بمه نظر من، داستان

<sup>1.</sup> John Common

۲. یکی از معانی «کامن» در انگلیسی، «عام» یا «عامی»است. «جان» نیز در کشورهای انگلیسی زبان، از نامهای بسیار متداول است. ترکیب دو نسام «جان» و «کامن» واقعاً پیش پا افتاده از کار در می آید! (مترجم)

<sup>3.</sup> Frieda

<sup>4.</sup> D. H. Lawrence, The Man Who Died.

مزخرفی است. ایس داستان مستقیماً از مساعی نیچه مایه می گیرد که میخواست از دید یك روانشناس به شخصیت مسیح نگاه کند. بعد، وقتی از انگلستان به بقیهٔ اروپا می رویم، می بینیم در آنجا هم پیراندلوا و توماس مان و آندره مالروا و خیلی از نویسندگان دیگر بشدت از نیچه متأثر بوده اند و به این تأثیر اذعان داشته اند. استریندبرگا از طریسی دوستی مشترك با نیچه مکاتبه می کرد. نیچه در هه ۱۹ مرد، ولی بعد از مرگ هم اسطورهٔ نیچه همچنان منشأ تأثیر عظیم بود. البته عواملی مانند گزیده گویی و بیان مطالب در قالب کلمات قصار و زیبایی و جاذبهٔ استثنایی استعاره و ایجاز کلام نیچه را هم باید به آنچه گفتیم اضاف کنیم. اهل ادب معمولا دوست ندارند کتابهای سنگین بخوانند و کلمات قصار را بیشتر می پسندند. همهٔ این عوامل به سود نیچه تمام می شود.

متی : یك مسألهٔ دیگر هم باقی است که تصور نمی کنم بتوانیم بحثمان را بدون مطرح کردنش خاتمه بدهیم و آن مسألهٔ پیوستگی پیدا کردن نیچه با نازیسم در ذهن مردم است. نازیها همان طور که و اگنر را به عنوان موسیقیدان حزب غصب کردند، نیچه را هم به عنوان فیلسوف حزب به خودشان اختصاص دادند و، به عبارت بهتر، دزدیدند. ایس کار از آن زمان به بعد، نام ایس دو نابغه را نزد بسیاری از مردم لکه دار کرده است. آیا، به نظر شما، پیوستگی دادن نیچه به فاشیسم عادلانه بوده یا غیر عادلانه؟

استرن: فكر مى كنم اين پيوستگى و تداعى تما حدى ناگزيسر است منتها بيشتر به فاشيسم تما به ناسيونال سوسياليسم. موسولينى وسيعاً آثار نيچه را خوانده بود و وقتى در ۱۹۳۸ در گردنه برنس با هيتلر ديدار مى كرد، پيشواى آلمان نسخه اى از مجموعهٔ آثار نيچه

۱. Luigi Pirandello (۱۹۴۶ – ۱۹۶۷). نمایشنامـهنگار و رمـاننویس ایتالیایی. (مترجم)

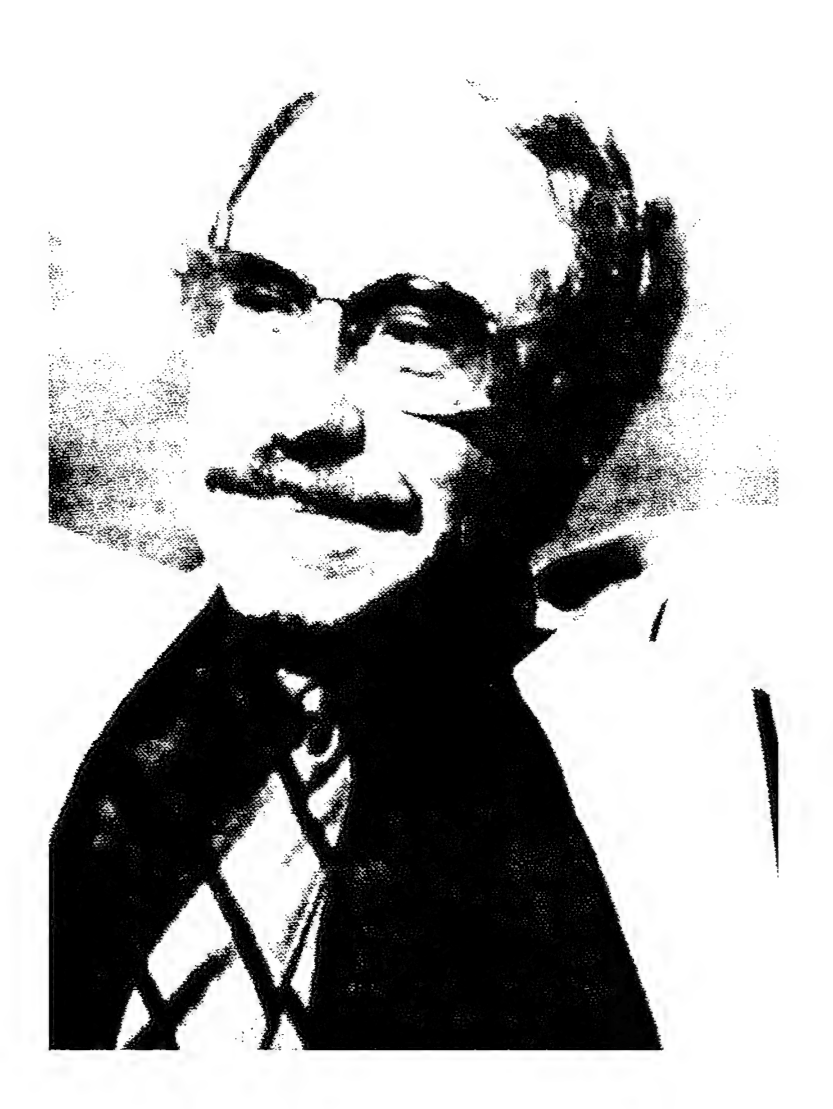
۲. André Malraux (۱۹۷۶ – ۱۹۹۱). نویسندهٔ فرانسوی. (مترجم) ۳. August Strindberg (۱۸۴۹ – ۱۸۴۹). بزرگتریسن نویسندهٔ سوئسدی در عصر جدید، صاحب رمانها و نمایشنامههای متعدد. (مترجم)

<sup>4.</sup> Brenner Pass

را بهاو هدیه کرد. هیتلر احتمالاً بیش از چند جمله از نیچه به گوشش نخوردهبود (یعنی مسلماً عبارت «ارادهٔ معطوف به قدرت» را بلد به ولی شاید هر گز چیزی از آثار او را نخواندهبود. تصور می کنیم اتهام پیوند با نازیسم از بعضی جهات موجه است. بگذارید ایس طور بگویم: تا جایی که بشود گفت ایس احزاب قائم به روشنفکرانشان بودند و روشنفکران به گونهای ایسده ئولوژی مخلوط و مغشوش اتکا داشتند، نیچه هم سهمی در قضیه داشت. اما در عین حال باید قویا تاکید کرد که بسیاری چیزها و چیزهای بمراتب مهمتر و در نیچه هست که از نظر ایس دار و دسته و بیا برای اینکه واضع گفته باشیم، از نظر ایس گنگسترها کفر گویمی محض است. خویشتن داری و جهاد با نفس و گنگسترها کفر گویمی محض است. خویشتن داری و جهاد با نفس و بدندوی که قبلاً تشریح کردیم، هیچ کدام چیزی نیست که با ایده ئولوژیهای به نجوی که قبلاً تشریح کردیم، هیچ کدام چیزی نیست که با ایده ئولوژیهای کشتار گر مولود رایش سوم، یا پیش از آن در میان ایتالیاییها، کوچکترین ارتباطی داشته باشد.

معلی : بسر مبنای این واقعیت کسه شما اینهمه از عمرتسان را مسرف مطالعه و نوشتن دربارهٔ نیچه کردهاید، پر واضح است که معتقدید این کار، بهرغم هر نارسایی و کمبودی کسه ممکن است در او وجسود داشته بساشد، دارای ارزش عظیم است.

استرن: بله، به نظر من شك نيست كه اين كار بسيار پر ارزش است، البته به شرط اينكه كسى به اميد پيداكردن داروى همه دردها به آن نپردازد، بلكه بخواهد پى ببرد كه انسانها چه از دستشان بر مى آيد و حد امكانات بشرى چيست و آدمى قادر به درك چه چيزها را مى تواند فقط از درون خودش بيافريند.



## هوسرل و هایدگر و فلسفهٔ جدید اصالت وجود

گفت و گو با هیوبرت دریفوس

## مقدمه

متی : یکی از فلاسفه ای که در او ایل قرن بیستم فعالیت می کسرد و اهميتش بمراتب بيش از آن است كه از شهرتش خارج از حوزهٔ فلسفهٔ برمی آید، مردی آلمانی به نام ادموند هوسرل بود که در ۱۸۵۹ متولد شد و در ۱۹۳۸ در گذشت. به تصدیق همه، شاهکار هوسرل کتابی است موسوم به تحقیقات منطقی در دو جلمد کمه در ۱۹۰۰ و ۱۹۰۱ منتشر شمد. از نوشته های دیگرش، کتاب تصودات بخصوص در خور ذکر است که در ۱۹۱۳ به چاپ رسید. رهیافت اساسی هوسرل ایسن بود که برای همهٔ ما یك چینز وجود دارد كه بدون هیچ شبههای به آن یقین داریم و آن آگاهـی ماست. بنا بر این، اگـر بخواهیم بنای معرفت یا شناختمان را بــر شالودهای پی بریزیم که مثل سنگ محکم باشد، باید از آنجا آغاز کنیم. واضح است كه تا اينجما هموسرل با دكارت همعقيده است. منتها همينكه اين آگاهی را تحلیل می کنیم، مسی بینیم همیشه آگاهی به چیزی است و جز این نمسی تواند باشد. آگاهی بایـد آگاهی بهچیزی باشد و ممکن نیست خودش بتنهائی بدون اینکه متعلقی داشته باشد [یا به چیزی تعلق بگیرد]، به عنوان یکی از حالتهای ذهن یا نفسانیات وجود داشته باشد. از این گذشته، عملاً می بینیم که هرگز نمی تـوانیم هنگام حصول تجربه، بین حالت آگاهـی و آنچه آگاهی بـهآن تعلق می گیرد تمیز بگذاریم. مفهوماً می توانیم چنین فرقی بگذاریم، ولی هرقدر هم توجه بهخرج بدهیم، این دو در تجربه از هم قابل تمیز نیستند. هوسرل در اینجا با هیوم همعقیده می شود ولسی بعد

<sup>1.</sup> Edmund Husserl, Logical Investigations.

<sup>2.</sup> E. Husserl, Ideas.

دست به کار بدیعی می زند. شکاکان از قدیم همیشه چنین استدلال کرده اند که ما هیچگاه ممکن نیست بدانیم که آنچه آگاهی ما به آن تعلق می گیرد، آیا مستقل از اینکه به تجربه در بیاید جدا از ما هم وجود دارد یا نه، و بحث در این باره، صدها و بلکه هزاران سال بشدت ادامه داشتهاست. هوسرل می گوید به هر حال مطلقاً شکی نیست که آنچه آگاهـی ما بـهآن تعلق می گیرد، به عنوان متعلق آگاهی نزد ما وجود دارد، صرف نظر از هـر مقام و جودی دیگری که داشته یا نداشته باشد و ، بنا بر این ، می تو انیم از همین حیث، بدون قائــلشدن به هیچ فــرضی نفیاً یــا اثباتاً، دربــارهٔ وجود مستقل آن نیز تحقیق کنیم. و انگهلی، از آنجا که به هیچ چیلزی اینچنین مستقیماً و بـدون واسطه دسترس نـداریم، در وضعــی هستیم کــه آنچه را آگاهی به آن تعلق می گیرد بهتر از هـر چیز دیگری بشناسیم و ایـن تحقیق را كاملاً مستقل از مسائل حــلنشدنـي دربــارهٔ وجود جداگــانهٔ موضوع تحقیق انجام بدهیم. فلاسفه می تــوانند اینگونــه مسائل را بســادگــی کنآر بگذارنمد (یما، باصطلاح، بین دو هلال [یما در پسرانتز] قرار بدهند) و، در نتیجه، بهجای اینکه تما ابد در همان بن بست همیشگی گیر کنند، به پیشرفتهای سریع و ارزنده نائل شوند.

هوسرل، به ایس ترتیب، مکتب جدیدی در فلسفه به منظور تحلیل منظم آگاهی و آنچه آگاهی به آن تعلق می گیرد تأسیس کرد به نام مکتب پدیدارشناسی، تا امروز یکی از معانی اصطلاح «پدیدارشناسی» تحلیل هرچیزی بوده است که به تجربه در بیاید، صرف نظر از اینکه آیا امور به هیچ مفهومی به طود عینی همانگونه باشند که مورد تجربه قرار می گیرند یا نباشند. البته تجربهٔ مستقیم، نه تنها اشیاء مادی، بلکه خیلی از انواع امور انتزاعی را هم در برمی گیرد، و نه فقط اندیشه ها و دردها و عواطف و خاطرات خود شخص، بلکه موسیقی و ریاضیات و بسیاری عواطف و خاطرات خود شخص، بلکه موسیقی و ریاضیات و بسیاری چیزهای دیگر را هم شامل می شود. اما همیشه و در همهٔ این موارد، مسألهٔ وجود مستقل امر مورد نظر در پرانتزیا بین دو هلال گذاشته می شود و خود آن صرفاً به عنوان محتوای آگاهی که هیچ شکی در باره اش

<sup>1.</sup> Phenomenology

نیست، مورد تحقیق قرارمی گیرد.

یکی از پیروان هوسرل به نسام مارتین هایدگر، در ۱۹۲۷ کتابی به نام هستی و ذمان انتشار داد که به هوسرل اهدا کرده بود و با این نوشته، راه مستقلی درپیش گرفت. هستی و ذمان سرچشمهٔ فلسفهٔ اصالت و جود [یا اگزیستانسیالیسم] در قرن بیستم شد، هرچند هایدگر هرگز میل نداشت که به او برچسب اصالت و جودی [یا اگزیستانسیالیستی] بزنند. البته او در عمر درازی که کرد و تا سال ۱۹۷۶ که در هشتاد و شش سالگی مرد، انبوهی از آثار فلسفی غالباً مؤثر و پرنفوذ بوجود آورد، اما شاهکارش تما آخر، هستی و ذمان بود. سایر متفکران اصالت و جودی [یا اگزیستانسیالیست]، بخصوص ژان پل سارتر، بیش از هایدگر نزد عامهٔ مردم شهرت بهم رساندند و بیش از او در راه ترویج اندیشههای اصالت و جودی بیرون از چار دیوار فلسفهٔ دانشگاهی کوشیدند، ولی استاد مسلمشان همیشه هایدگر بود. حتی عنوان مهمترین کتاب فلسفی سارتر، هستی و نیستی از (چاپ ۱۹۶۳) تلویحاً کنایهای به هستی و ذمان در بر دارد و حاکی از اذعان به تأثیر مایدگر است.

پس اینجا برمیخوریم به سیر تحولی روشن و مشخصی در فلسفه که از هوسرل به هایدگر می رسد و از هایدگر به سار تر. شاید از یك چهرهٔ دیگر هم جا داشته باشد ذکری بکنیم و آن موریس مرلوی پونتی است که در و مسرلوی مهمی به نام پدید ۱ دشناسی ۱ در ۱ کتاب مهمی به نام پدید ۱ دشناسی ۱ در ۱ کسی انتشار داد. سار تسو و مسرلوی پدونتی زمانی با هم دوستان صمیمی بودند و مشتر کا مجلهٔ که تان مددن را تأسیس کردند و سردبیری آن را برعهده داشتند. اما مرلوی پونتی عمر دراز نکرد و در ۱۹۶۱ در پنجاه و سه سالگی در گذشت. از پروفسور هیوبرت دریفوس ، استاد فلسفه در دانشگاه کالیفرنیا در برکلی، دعوت کرده ام که با مین در بحث در بسارهٔ این جسریان عمدهٔ فلسفی شرکت کند.

<sup>1.</sup> Martin Heidegger, Being and Time.

<sup>2.</sup> Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness.

<sup>3.</sup> Maurice Merleau-Ponty, The Phenomenology of Perception.

<sup>4.</sup> Les Temps Modernes.

<sup>5.</sup> Hubert Dreyfus

متی : در ابتدای کلام گفتم که هوسرل بیرون از دایدهٔ فلسفهٔ دانشگاهی، چندان شناخته نیست. ممکن است برای آغاز بحث تسوضیح بدهید که چگونه کسی که اینقدر عموماً کم شناخته شدهاست، در خود فلسفه چنین اهمیتمی دارد؟

دريفوس: هوسرل بهدليل واكنشي كه نشان داد اهميت پيدا كرد و در واقسع بــهمنسزلــهٔ نقطه اوج كــل يك سنت فلسفى بــود، يعنى سنت د کارت کے پیرو انش مناصبات انسان با جھان را در قالب رابطهٔ بین فاعل شناسایی و مورد شناخت، یا ذهن و عین، لحاظ می کردند. در حقیقت، هوسرل خـودش را نقطهٔ اوج سراسر فلسفه از افلاطون بـهبعـد مي دانست، چون فکر می کرد اساس تردیدناپذیری کشف کرده که قابلیت فهم هر چیازی را می شود بر آن پی ریازی کرد. به مناسبت مقامی که هوسرل به این وجه برای خودش قائل شدهاست، نقشی دارد مشابه نقش هگل بعدلیل مقامی که او هم بسرای خبودش بعنبوان نقطهٔ اوج فلسفة اصالت معنا [يا ايده آليسم] قائل بود. كركه گور زير لواى تفكر وجـودی بـر هگل شورید و تفکـر وجودی بـهفلسفهٔ اصالت وجـود [یا اگزیستانسیالیسم] متحول شد. مارکس زیر پرچم مادیت دیالکتیکی [یا ماترياليسم ديالكتيك] در برابر هكل بلند شد. هوسرل هم بههمين نحو براى خودش مقاميي دستكم بهعنوان نقطة اوج مكتب دكارت قائسل است (كما اينكه اسم آخرين كتابش را تأملات دكارتمي ا گذاشته است). از بركت وجود او بود که متفکرانی مانند هایدگر و مرلو ـ پونتی موفق شدند

<sup>1.</sup> E. Husserl, Cartesian Meditations.

محدودیتهای آن مکتب فلسفی را تشخیص بدهند و بر ضد آن طغیانکنند. فلسفهٔ قـرن بیستم اروپا [بهاستثنای انگلستان] فقط بـا مراجعه به هوسرل قابل فهم است.

متی: در سخنانی که من در مقدمهٔ این بحث گفتم، فقط مجال داشتم که خطوط کلی رهیافت هوسول را اجمالاً ترسیم کنم. اما تصور می کنم حالا دیگر به چیزی کمی دندان گیرتر احتیاج داشته باشیم. ممکن است در بارهٔ آنچه من گفتم کمی بیشتر توضیح بدهید؟

دریفوس: اساس فکر هوسرل ایسن بسود که ذهن [یا شناسنده] بهاید از جنبهٔ خاصی به سوی عین [یا مورد شناخت] جهت پیدا کند. مثلاً من آن میز را چیزی ادراك می کنم که از بالا دیده می شود. از این گذشته می توانم میز را به یاد بیاورم، اعتفادات و خواستهایی درباره اش داشته باشم، الی آخر. به استثنای مثلاً سردردی که می گیرم یا خلق و حالتی که پیدا می کنم، هر معتوای ذهنسی دیگرم جهت داده می شود. حرف هوسرل این بسود که این جهت یافتگی خصوصیتی است منحصر به ذهن. در همهٔ عالم جز ذهن هیچ چیز دیگری نیست که به سوی چیزی بیرون از خودش جهت پیدا کند.

مگی: ولی اینجا نکتهٔ اسرار آمیزی وجود دارد. فرض کنید من راجع به مسألهای در نجوم فکر می کنم؛ چگونه ممکن است آنچه در جمجمهٔ من می گذرد، مناسبت مفید معنایی با کهکشانهای دور دست داشته باشد؟ دریفوس: خود هوسرل هم عقیده داشت که ایس یکی از پدیدارهای شگفت انگیز است و عمرش را صرف این کرد که از این مسأله سر دربیاورد. پیروان مکتب مورد بحث، ایس «دربارگی محتوای ذهب را «حیث التفاتی می گویند، نه به دلیل اینکه مربوط به قصد و ارادهٔ ماست ، «حیث التفاتی می گویند، نه به دلیل اینکه مربوط به قصد و ارادهٔ ماست ،

<sup>1.</sup> directedness

aboutness. یا بهبیان روشنتر «دربارهٔ چیزی بودن». (مترجم)

۳. یعنی از حیث التفات و توجه بهچیزی. (مترجم) میر افره همنده دارگی داری داری داری داری

ع. واژهٔ intention اصلاً به معنای کشاندن و رساندن و در انگلیسی میانه به معنای توجه و التفات به چیزی بوده است. امروزه به معنای قصد و اراده و هدف است. توضیح گوینده به مناسبت ایبهام این واژه در زبان انگلیسی است. (مترجم)

بلکه بعدلیل ارتباطش با جهت یافتگی، هوسرل می گفت باید نوعی محتوا در ذهن باشد که این دربارگی یا جهتیافتگی را توجیه کند. این چیز موجود در ذهن (که او اسمش را «محتوای التفاتی "» گذاشته بود) بعدعقیدهٔ او ، مانند وصف و اقعیت بود که شخص به برکت آن می توانست چیزی را از جنبهٔ خاصی به حس ادراك کند و بخواهد و به یاد بیاورد، الی آخر. کسی که ایس «حیث التفاتی» را به صورت یکی از مباحث اصلی فلسفه در آورد، هوسرل بود.

متحی: هوسرل از این بیانسی که در بارهٔ جهتیافتگی ذهن کرد، چه فایدهای برد؟

دریفوس: بنای فلسفی آنچنان پیچیده و جامعی از آن ساخت که شگفت آور بود \_ آنقدر با ابهت و فراگیر کـه انسان طبیعتاً میخواهـد در مقابلش عكس العمل نشان بدهد. هوسرل بحق معتقد بود كــه از نظر شرحي که راجع به حیث التفاتی می دهد، مهم نیست که میزی در خمارج و جمود داشته باشد یما نه، و میز را می تواند میان دو هلال [یا در پرانتز] بگذارد. حتی همهٔ دنیا را مسی تو انسد بین دو هلال بگذارد. تنها چیزی که بسایسد مطالعه کند این واقعیت است که وجود میز را در دنیای خارجی اشیاء و اعیان مسلم می گیرد. به این ترتیب، او دست به کاری می زند که اسمش را «احاله بهشیوهٔ پدیدار شناسی "» می گذارد [یعنی همه چیز را به پدیدارها بر گرداندن يا احاله كردن]. در بارهٔ محتوای التفاتی [ذهن] خودش تأمل می کند، و ایس کار اساس و آغازی تردیدنا پذیر در اختیارش می گذارد. قضیه فقط ایسن نیست که هو سرل بسرای مسلم گرفته اینکه میزی در دنیای خارج و جاود دارد، نوعی دلیل تجربی یاومیه در دست داشته باشد. به قول خودش، دلایل تردیدنا پذیار را خودش ایجاد می کند. وقتی مسلم می گیرد که میزی در خارج و جود دارد، میداند که مسلم می گیرد که میزی در خارج و جود دارد. چارهٔ دیگری نــدارد. هیچ چیزی ممكن نيست اينچنين بديهي باشد. ممكن نيست او در اين باره بخطا برود. دوم اینکه او امکان پیدا کرد این محتوای التفاتی بدیهی را اساس مطلقی

<sup>1.</sup> intentional content

<sup>2.</sup> phenomenological reduction

برای همهٔ چیزهای دیگر قرار بدهد. هوسرل معتقد برود که هیچ کس نمی تواند تجربهای از چیزی \_ خواه موسیقی، خواه سایر افراد، خواه میز و خواه، به قول شما، کهکشانها \_ حاصل کند مگر به بر کت محتوای ذهنی جهتیافتهٔ خودش. بنا بر این، او فکر می کرد حق دارد ادعا کند که بنیاد تردید ناپذیر هر گونه فهمی را پیدا کرده است. مانند کانت، مدعی این کشف بود که برخوردن هر کسی به هرچیزی به چه شرطی امکان پذیر می شود؛ و مانند دکارت، مدعی بود که دلیل مستقیم در دست دارد، نه صرفاً حجتهای استعلایی ا. او به کشف همهٔ این امرور به این وسیله موفق شد که تشریح کرد فاعل شناسایی یا ذهن خودبسنده و خود آگاه به چه نحو به سوی عین یا مورد شناسایی جهت پیدا می کند.

متحی: و همانطور که گفتید او با این کار، به نقطهٔ اوج سنت فلسفی دکارت و هیوم و کانت رسید که پیروانش موقعیت بنیادی بشر را موقعیت ذهبین شناسنده در جهانی از اعیان یا مبوارد شناسایی میدانستند. ولسی هاید گر در بیرابسر همین بسرداشت بنیادی شروع به ابسراز و اکنش کسرد، این طور نیست؟

درجهای از وضوح و قدرت رسانید که هایدگر ناچار شد بپرسد آیا این درجهای از وضوح و قدرت رسانید که هایدگر ناچار شد بپرسد آیا این رابطهٔ ذهن و عین ایا فاعل و مورد شناسایی، براستی و صفی کافی و و افی از مناسبات ما با چیزها بدست می دهد؟ آیا نحوهٔ اساسی بسرخورد ما با چیزها و مردم نیاز به تجربهٔ ذهنی دارد؟ هوسرل اتصالاً تکرار می کرد که باید پدیدار شناسی کنیم و بگذاریم همر چیز آنگونه که فی نفسه هست خودش را نشان بدهد. اما هایدگر وقتی نگاه می کرد که مردم چگونه با چیزها رابطه دارند، می دید که این رابطه معمولاً نسبت ذهن با عین، یا فاعل شناسایی با مورد شناسایی، نیست، و توجه و آگاهی هیچ نقش و اجبی در این میان ندارد. ولی این بسیار عجیب بنظر می رسد. چطور چنین چیزی ممکن است؟ خوشبختانه هایدگر مهارتی بسرای پیدا کردن مثالهای ساده داشت و نمونهای که در این مورد انتخاب کرد، چکش زدن بود. وقتی یك

<sup>1.</sup> transcendental arguments

ه ۲۰ فلاسفهٔ بزرگ

استاد نجار سرگرم چکش زدن است، اگر چکش درست کار کند و خـود او هم واقعاً در کارش استاد باشد، چکش برایش [از فـرط وضوح] نامحسوس<sup>۱</sup> مـیشود. دیگـر او ذهـن یا شناسندهای نیست کـه بهسوی عین یا مـورد،

۱. در اصل: transparent شفاف. خوانندگان را متوجه می کنیم که واژگان فلسفی هایدگر به منتها درجه غریب و نامأنوس و گاهی حتی وحشی است. شاید در میان فلاسفهٔ غرب کسی یافت نشود که اینچنین نه تنها به مصطلحات فلسفه، بلکه اساساً به عرف زبان پشت پا زده باشد. بر تراند راسل می نویسد زبان در نوشته های هایدگر دیوانه شده است:

B. Russell, Wisdom of the West (1959), p. 396.

جرج استاینر که زبان مادری خودش نیز آلمانی است و یکی از بهترین مساعدترین تفسیرها را دربارهٔ فلسفهٔ هایدگر نوشته، اذعان دارد که حتی بسیاری از آلمانسیزبانهای تحصیلکرده و آشنا با فلسفه نیز از فهم بخش اعظم سخنان هایدگر عاجزند. همیس شخص می نویسد که هایدگر معتقد بسود کوشش بدرای ترجمهٔ آثسارش به زبانهای دیگر ضایع و بیهوده است. تئودور آدورنو و گونتر گراس ـ بسه ترتیب دو تین از بزرگترین فیلسوفان و داستان نویسان معاصر آلمانسی ـ که به دشوارنویسی معروفند، هر دو سخت به هایدگر به دلیل بلایی که بر سر زبان آلمانی آورده است، تاخته اند. استاینر می نویسد بیسان فلسفهٔ هایدگر به آلمانی بسیار دشوار و به انگلیسی تقریباً ناممکن است.

G. Steiner, Heidegger (1978), pp.16 - 19.

در چنین حالی، وضع کسی که شرح فلسفهٔ او را از انگلیسی به فارسی برمی گرداند البته معلوم است. در ترجمهٔ این قسمت از کتاب دو راه پیش پای ما بوده: یا می بایست واژه های اختراعی هایدگر را تحت لفظی ترجمه کنیم و در قید این نباشیم که کسی می فهمد یا نه؛ یا می بایست بسرای اینکه مطلب هر چمه بیشتر قابل فهم باشد چنین الفاظ و عبارات را با توجه به حاصل معنا به فارسی برگردانیم. راهی که برگزیده ایم آمیزه ای از این دو شق بوده است. تا حد امکان کوشیده ایم به اصل وفادار بمانیم ولی در دو سه مورد هم بناچار کمی تقریبی عمل کرده ایم. مشلا در مورد واژهٔ transparent اگر می خواستیم عینا ترجمه کنیم، می بایست بنویسیم: «چکش برایش شفاف می شود» که دست کم در قارسی بیمعناست. بنا براین، با توجه به مراد نویسنده و اینکمه غرض از فارسی بیمعناست. بنا براین، با توجه به مراد نویسنده و اینکمه غرض از نوشته این است که چکش به چشم نیاید یا حس نشود، «نامحسوس» نوشته ایم. در موارد مشابه دیگر نیز به خواننده آگاهی می دهیسم تا در عین نوجه به تغییر لفظ، معنا را به شر درك کند. (متوجم)

یعنی چکش، جهت پیدا کرده است. اصلاً لازم نیست در بارهٔ چکش فکر کند. ممکن است توجهش به میخ باشد یا، اگر واقعاً ماهر باشد و میخ خوب فرو برود، لازم نباشد حتی به میخ هم توجه کند. ممکن است دربارهٔ ناهار فکر کند یا با نجار دیگری حرف بزند و، در عین حال، به چکش زدن به وجه «تمشیت یا کار پیرایی۱» نامحسوس ادامه بدهد. هاید گر به اینگونه کار پیرایی ماهرانهٔ یومیه «فهم بدوی یا اصلی۱» می گوید و اسم چیزهایی را که به این نحو با آنها برخورد می کنیم، «دمدستی۱» می گذارد. وقتی نگاه می کنیم که چگونه به این شیوهٔ دم دستی با اشیاء بسرمی بریدم، می بینیم به هیچ وجه ذهن یا فاعل شناسایی خود آگاهی در کار نیست که به سوی عین با مورد شناسایی مستقلی جهت پیدا کرده باشد.

محی : بین ایس نظر و رهیافت سنتی در فلسفه آنچنان تضاد عمیقی وجود دارد که فکر می کنم برای حصول اطمینان از روشن شدن قضیه، ارزش داشته باشد دوباره مروری بر رئوس مطالب بکنیم. از دکارت به به بعد، فلاسفه همیشه انسان را ذهبن یا شناسندهای در دنیایی مرکب از موارد شناسایی یا اعیان تلقی می کردند و، به این جهت، مسائل محوری فلسفه را مسائل مربوط به ادراك حسی و شناخت می دانستند. مسأله ایس بود که چگونه من به عنوان شناسنده، شناختی از اعیان و اشیایی که دنیا مرکب از آنهاست پیدا می کنم؟... آیا چنین شناختی هر گز ممکن است به مرسته یقین برسد؟... و قس مرتبهٔ یقین برسد؟... و قس علیهذا. هایدگر می گوید که پایهٔ همهٔ اینگونه پرسشها، تصورات غلط است. ممکن است در مرتبهٔ ثانوی موجه باشد، ولیی می گوید تصور عمیقا یا، برای اینکه دقیقتر گفته باشیم، او اذعان دارد که طرح چنین سؤالها غلطی است که کسی این قبیل مسائل را مهمتر از هر مسألهٔ دیگری غلطی است که کسی این قبیل مسائل را مهمتر از هر مسألهٔ دیگری شقیم، نه فاعل شناسایی و ذهنیم، نه تماشاگر و ناظر که با یک پنجرهٔ هستیم، نه فاعل شناسایی و ذهنیم، نه تماشاگر و ناظر که با یک پنجرهٔ هستیم، نه فاعل شناسایی و ذهنیم، نه تماشاگر و ناظر که با یک پنجرهٔ

<sup>1</sup> coping 2. primordial understanding

ready-to-hand . ۳. بدم دست». خیوانندگان را تیوجه می دهیم که چنانکه از جملهٔ بعد می توان دید، این صفت، هم به اینگونه چیزها اطلاق می شود و هم بهشیوهٔ برخورد ما با آنها. (مترجم)

شیشهای نامریی از جهان موارد شناسایی یا اشیایی که در آن به سر میریم، جدا شده باشیم. چنین نیست که از واقعیت خارجی معینی که «آنجا بیرون از ماست» جدا باشیم و بعد بخواهیم آن واقعیت خارجی را در مقام چیزی مطلقاً غیر از خودمان بشناسیم و با آن رابطه بر قرار کنیم. بعکس، جزء لاینفك آن واقعیتیم و از روز اول در درونش هستیم و با آن دست و پنجه نرم می کنیم و امور را تمشیت می دهیم. در نتیجه، به هیچ مفهوم اولی و بدوی نمی شود گفت به نحوی که فلاسفه از قدیم به می کرده اند، «فاعل ناظر» یا «موجوداتی شناسنده» ایم. خصلت ما این است که موجوداتی کارپیرا بیا حتی شاید بشود گفت موجوداتی موجوداتی هستیم در جهانی از هستی و جدا نشدنی از آن؛ وجودهایی هستیم در دنیایی موجود و همان دنیا را مبدأ قرار می دهیم.

فریفوس: درست است. گیلبرت رایل در نقدی که بر هستی و ذمان نقد نوشت، مطلب را بسیار خوب بیان کسرد. رایل، هم بسر هستی و ذمان نقد نوشت و هم بر تحقیقات منطقی هسوسرل. او عقیده داشت کسه ایسن دو کتاب هسر دو مهمند، اما هایدگر متوجسه چیزی شده کمه بخصوص جالب توجه است. رایل «شناختن » را کمه همیشه از قدیم مورد توجه بسوده، از «بلدبودن »، یعنی همان چیزی کمه، بسه نظر او ، هایدگر مسدعی اولویت فسرق گذاشته است. قضیمه فقط ایسن نیست کمه هایدگر مسدعی اولویت فعالیت عملی است. پیروان مسلك اصالت عمل همیم همیمن ادعا را کرده اند. هایدگر «بلدیها»ی عملی استادانه و یومیمه را به نحوی به روش پدیدارشناسی تحلیل می کند کمه دیگر به همیچ وجمه نیازی به رجوع بسه جالتهای ذهنسی یا نفسانیاتی مانند خواستن و اعتقاد ورزیدن و تبعیت حالتهای ذهنسی یا نفسانیاتی مانند خواستن و اعتقاد ورزیدن و تبعیت

<sup>1.</sup> being beings

Gilbert Ryle .γ. فیلـوف معاصر انگلیسی و صاحب کتاب معروفی بدنام مفهوم ذهن. (مترجم)

<sup>3.</sup> knowing-that 4. knowing-how pragmatists . ه . pragmatists برای آگاهی از اصول عقاید ایشان، رجوع کنید به فصل بعد. (مترجم)



ادموند هوسرل (۱۹۳۸–۱۸۵۹)

از فلان قاعده و امثال آن و، بنا بر این، به محتوای التفاتی آنها نیست. هوسرل سعی می کرد چکش زدن را هم در همان رابطهٔ ذهمن و عین که در مورد فعالیتهای نفسانی الگو قرار دادهبود، جذب کند. حرف هوسرل این بود که من پیش از استفاده از چیزی به عنوان چکش، اول باید آن را چکش بدائم. هایدگر می گفت که حتی برداشتن چکش هم ممکن است «نامحسوس» باشد. مثال نقضی او برای شاگردانش به این مضمون بود که: «وقتی میخواهید و ارد کلاس بشوید، باید دستگیرهٔ در را بچرخانید. اما دستگیره را حس نمی کنید؛ می دانید که دستگیره است؛ معتقدید که برای واردشدن بـه کلاس بایـد دستگیره را بچـرخانید؛ دست مــی برید کــه آن را بچرخانید، الی آخر. تنها چیزی که ما مشاهده می کنیم این است که شما سر كىلاس هستيد و مى دانيم كى بىدون چرخاندن دستگيره، نمى توانستيد اینجا باشید. خود شما هیچ خاطرهای از ایسن کار ندارید، زیدرا کل ایسن فعالیت بقدری نامحسوس بسوده که بهضمیر آگاهتان نگذشتهاست.» ممكن است اضافه كرد كــه راننده هم وقتى از دندهٔ يك مىزند بــهدند، دو، عین همین تجربه را دارد. با پایش آن زیر مشغول کلاچ گرفتن است اما در عین حال ممکن است مستغرق در یك بحث فلسفی عمیق باشد. كار پیراییش لازم نيست بهسطح خودآگاه ضمير برسد.

هگی: این مثالها ممکن است پیش پا افتاده بنظر برسند ولمی گواه بر چیزی حائز بالاترین درجهٔ اهمیتند، چون نشان میدهند که اگر نگوییم بیشتر، دست کم بسیاری از فعالیتهایی که خصلتاً از آدمی سر میزند طوری نیستند که ما آگاهانه تصمیم بگیریم گام به گام هدایتشان کنیم و ملازمهای با این ندارند که هشیار و مراقب باشیم که چه می کنیم. این مطلب عمدتاً از این نظر در خور اعتناست که زیر پای بعضی از مقبولترین و جا افتادهترین تحلیلها را از رفتار انسانی خالی می کند.

دریفوس: درست است. هایدگر منکر این نبود که تفکر و مراقبه و اعمالی که آگانه جهت داده شده باشند بسرای خودشان مقامسی دارند؛ فقط می گفت که ما در مرتبهٔ نخست و پیش از هسر چیز، موجوداتی هستیم کارپیرا و درگیر بها دنیا. اگر اشکالی در کار پیش بیاید – مشلا در مثالی که راجه به چکش زیهادی بسزرگ و سنگین باشد – البته

توجهمان به این جنبه جلب می شود و باز همان ذهن یا شناسندهٔ چاره گری می شویم کمه آنقدر نیزد قدما قدر و منزلت داشت. می شویم همان حیوان ناطق [یا جانور خردمند ارسطویی]. ذهنمان را بمسوی مشکلی کمه پیش آمده جهت می دهیم، حساب می کنیم کمه این چکش بسرای ایس کار زیادی بزرگ است و نتیجه می گیریم کمه چکش دیگری ممکن است بهتر باشد. البته مقام اینگونه منطبق عملی ارسطویی بمجای خود محفوظ است. همین طور، اگر دستگیرهٔ در گیر کند، بسرای چسرخاندنش تلاشی می کنیم. ولی اگر خیال کنیم کمه از اول در تسلاش چرخاندن دستگیره بودیم، در نتیجهٔ فکر کردن بمه گذشته، دچار پندار باطل شده ایم. هایدگر می گوید وقتی کمه امبور به این نحو خودنمایی کنند، «غیر دم دستی ای می شوند، و وقتی کمه امبور به این نحو خودنمایی کنند، «غیر دم دستی ای می شوند، و معتقد است کمه هوسرل پدیدارشناسی را از این سطح شروع کرده، یعنی معتقد است کمه هوسرل پدیدارشناسی را از این سطح شروع کرده، یعنی معتقد است کمه هوسرل پدیدارشناسی را از این سطح شروع کرده، یعنی

مطلب بهاینجا رسید، بد نیست اضافه کنیم که یمك نحصوهٔ دیگسر برخصورد بسا اشیاه و امسور هم هست که هایدگر اسمش را «دستیاب» می گذارد و آن هم اهمیت دارد. ممکن است در وضعی قسرار بگیریم که فقط بهشینی خیره شویم .مشلا اگر سر چکش در بیاید و پرت بشود یسا میخها را پیدا نکنیم یا در حالتی باشیم که در فکر فروبرویم، ممکن است میخها را پیدا نکنیم یا در حالتی باشیم که در فکر فروبرویم، ممکن است و ورت، آنچه می بینیم، جوهری است به اضافهٔ اعراض. این همان سطحی سورت، آنچه مطالعه کرده اند. منطق کاملی و جود دارد ناظر بر موضوع و محمول از نظر دستوری که در چارچوب آنچه نامش را «حساب محمولات گذاشته اند، تأسیس شده و بسط پیدا کرده است. هایدگر می گوید این هم مقامش به جای خود محفوظ است، ولیی سه مرحله از کارپیرایی یا تمشیت روزانهٔ امور فاصله دارد، چون وضعی را که عملا پیش می آید و چیزها در آن کار می کنند یا خراب می شوند، نا دیده می گیرد. وقتی با چیش به این سومین نحو و یعنی به نحو عینی به بخورد شود، چکش دیگر حتی آن چکشی نیست که خراب شده بود؛ فقط یك تکه چوب است و یك

<sup>1.</sup> unready-to-hand

<sup>2.</sup> present-at-hand

<sup>3.</sup> predicate calculus

سر فلزی. البته ایس شیوهٔ برخورد هم به نظر هایدگر مهم است، چون قضایای مستقل از متن هم از این قبیل که «وزن این شیء یك کیلوگرم است» ممکن است به وسیلهٔ قوانین علمی و نظری به هم ربط داده شوند و هایدگر به هیه و جه مخالفتی با علم و نظریه ندارد، کما اینکه در هستی و ذهان جایگاه علم و محمولات عینی آن را در بقیهٔ اعمال انسانی، به قول خودش از حیث «وجودی» تشریح می کند. اما آنچه از نظر او و اقعا اهمیت دارد نشان دادن این نکته است که برای اینکه کسی بتواند به محمولات و قوانین علمی برسد، باید مرحلهٔ کار پیرایی عملی در دنیا را وجود قدرت تبیین روابط علی مستقل از متن، هر گز از عهدهٔ تبیین دنیای یومیه ای بر بیاید که برای بشر پر از اهمیت و معناست و هایدگر آن را تشریح کرده است. همین طور، نظریهٔ هوسرل در بارهٔ محتوای ذهنی هم از تبیین دنیای یومیه ناتوان است.

محی : حاصل گفتهٔ شما این است کسه ما در بیشتر سوارد در زندگی روزانه، فقط موقعی توجهمان را آگاهانه بسهچیزی معطوف می کنیم کسه گرفتاری پیش بیاید و مشکل خاصی ایجادشود. اما اغلب اوقات، وضع این طور نیست و، بنا بسر ایسن، چنین چیسزی نمی توانسد حالت نفسانی یسا نفشی عادی ما باشد. بیشتر اوقات، جریان زندگی کسه برای ما از بدیهیات است و حتی توجهمان را جلب نمی کند و آگاهانسه متوجهش نیستیم، خودبخود ما را جلو می برد. یکی از نتایج ایسن امر نزد هایدگر این است کسه او، بسر خلاف خیلی از فلاسفهٔ دیگری کسه پای بند سنت موروثی در فلسفه بوده اند، جهان را چیزی تلقی نمی کند کسه باید وجودش را [از چیز کسفه بوده اند، جهان را چیزی تلقی نمی کند کسه باید وجودش را [از چیز کیگری] نتیجه گرفت و دلیسل صحت و اعتبار ایسن نتیجه گیری را معلوم کرد. ما به مسأله به همان صورتی که سنتاً بسهارث رسیده عادت کرده ایم، بداین معنا که می گوییم هر کس به محتویات ذهن خودش بسه طور بی واسطه دسترس دارد [یا علم حضوری دارد] و باید بر اساس این محتویات [یا علم حضوری] وجود جهان خارج از خودش را نتیجه بگیرد. اما بعد می بینیم حضوری] وجود جهان خارج از خودش را نتیجه بگیرد. اما بعد می بینیم

<sup>1.</sup> context-independent statements

که این کار به طور قطعی شدنی نیست. هایدگر می گوید: «نه، مسأله واقعاً به این صورت نیست. از نظر من، جهان ممکن نیست چیزی باشد که وجودش را نتیجه بگیرم یا چیزی که احتیاج داشته باشه و جودش را نتیجه بگیرم را از جهان و در جهان و با جهان شروع می کنم.»

دریفوس: درست است. فلاسفه از دکارت به بعد همیشه سعی کرده بودند وجود جهان خارج را ثابت کنند. کانت می گفت حیرت آور است که کسی تا کنون در ایس کار موفق نشده است. هاید گر در هستی و ذهان پاسخ می دهد: حیرت آور این است که فلاسفه هنوز طوری به تلاش بسرای اثبات و جود جهان خارج ادامه می دهند که گویی در جهانی ددونی گیر کرده اند و نمی توانند از آن بیرون بیایند. به جای این، فلاسفه باید توجه کنند که هیچیك از ما در کار پیرایی یا تمشیت روزانهٔ امور به محتوای ذهنی نیاز نداریم و، به قول هاید گر، «همیشه، پیش از همه آین حرفها، موجدود در جهانیم». تصور می کنم باید کمی بیشتر در این باره توضیح بدهم.

هر استفادهٔ خاصی از چکش، بر اساس زمینه ای از مهارتها و کارها و تجهیزات صورت می گیرد. هایدگر اسم ایسن زمینه را دنیا می گذارد. چکش فقط با در نظر گرفتن میخ و چوب و خانه \_ یعنی کل تجهیزاتی که هایدگر به آن [«معنا» یا] «دلالتا» می گوید \_ مفهوم پیدا می کند. مهارت من در میخ کوبیدن هم فقط بها توجه به زمینه ای مرکب از سایر مهارتها و قدرت ایستادن و حرکت کردن و لباس پوشیدن و حرف زدن و امثال اینها امکان پذیر می شود. پس اگر دنیا و توان من بسرای جزئی از دنیا بودن و در دنیا بودن و در دنیا بودن و بر دنیا بودن و نمی گرفت. بنا بر این، آنچه رابطهٔ مسرا با اشیاء و اعیان امکان پذیر می کند، بر خلاف تصور هوسرل، چیزی است خلاج \_ و نه در داخل \_ ذهن مسن، بر خلاف تصور هوسرل، چیزی است خلاج \_ و نه در داخل \_ ذهن مسن، یعنی جهان چیزها و کارهای مشترك. هایدگر اسم ایسن معنای مشترك در کارهای مشترك در کارهای مشترك ما را، فهم ما از بودن یا هستی می گذارد. و چون این فهم کارهای مشترك نیست \_ به هیچ وجه در ذهن ما منعکس کارهای مشترك نیست \_ به هیچ وجه در ذهن ما منعکس

<sup>1.</sup> significance



مارتین هایدگر (۱۹۷۶–۱۸۸۹)

شود، هایدگر می گوید فلاسفه باید از طسرح این سؤال دربست و تو آم با شکاکیت دست بکشند که آیا محتوای ذهنشان با آنچه در خارج وجود دارد مطابق است یا نه البته غرض این نیست که نمی توانیم گاهی راجع بسه چیزهایی فکر کنیم یا حرف بزنیم که با واقعیتی مستقل از ما مطابقت دارند، کما اینکه هم فیزیکدانها چنین کاری می کنند و هم مسردم عادی مقصود این است که محتوای ذهن ما فقط ممکن است با آنچه خارج از ما در زمینه ای مرکب از مهارتها و کارها وجود دارد منطبق باشد، و خسود این زمینه جزء محتویات ذهن نیست و هر گفت و گویی دربارهٔ اینکه آیا با چیز دیگری مطابقت دارد یا نه ، بیجاست .

متحی: و این ملاحظات هایدگر را به صورت بندی نظریه ای برانگیخت نه فقط در بارهٔ موقعیت انسان، بلکه همچنین راجع به خود افراد انسانی و اینکه آدمیان چیستند. نظریه او در ایسن خصوص از بیخ و بسن غیر از نظریات سنتی فلاسفه است. ممکن است برای اینکه ما را آشنا کرده باشید، بفرمایید که این نظریه چگونه است؟

دریفوس: عرض کنم، مسلم اینکه هایدگر نمی تواند از فیاعل شناسایی یا شخص یا ذهن یا خودآگاهی شروع کند. برای اینکه راجع به فعالیت مداوم ما بر اساس زمینه فهیم مشترکمان از هستی صحبت کند، محتاج طبریقهٔ جدیدی است. لفظی که او بیا نهایت هوشمندی انتخباب می کند، واژهٔ «دازاین» (Dasein) است. در آلمانی «دازاین» یعنی «وجود» می کند، واژهٔ «دازاین» العنی «وجود» (existence) مثل وجود روزانهٔ شخص ولی اگر تجزیهاش کنید [بسه بودن» طعایش می شبود «آنجا بودن، هستی، وجبود]، معنایش می شبود «آنجا بودن» (being\_there) ایا «حضور» و می رساند که موجود انسانی فعالیتش ایس است که موقعیت باشد، یعنی موقعیتی که کارپیرایسی یا تمشیت امور بتواند در آن ادامه داشته باشد و با چیزها بشود روبرو شد.

معى: چطور من مىتوانم موقعيت باشم؟

دریفوس: اگر آن جنبهٔ مرا در نظر بگیرید که گرم کار پیرایی است

انه جسم مادی مرا می بینید که وقتی رانندگی می کنم، «آنجا بودن»، در
موقعیتی کمه فعالیت جهتیافتهٔ من در آن جریان دارد، به طور فعال جذب
می شود. مهارتهای من کاملاً با موقعیت سازگار و هماهنگ مدی شود.

هایدگر سخن مرموزی دارد و می گوید «'دازاین' موجودانه دنیای خودش است.» (Dasein is its world existingly). ایسن درك بکلی تازهای است از اینکه موجود انسانی بودن چیست. «دازاین» را هم مثل «موجود انسانی» ممکن است طوری بکاربرد که بر بودن به طور کلی دلالت کند یا بسر یك موجود انسانی بتنهایی، یا بستنی مصداقی از آن فعالیت بسر یك موجود انسانی بتنهایی، یا هایدگر «دازاین» را به هر دو وجه بکارمی برد و، به این ترتیب، امکان پیدا می کند که دربارهٔ ما گاهی به ایس عنوان صحبت کند که بکلی در موقعیت مشترك جذب شده ایم، و گاهی به این عنوان که در مقام فرد، عقب ایستاده ایم و آنچه را می گذرد مشاهده و نظاره می کنیم و ولی البته همیشه بر اساس زمینه ای مشترك.

محی : و سرانجام او با تحلیل نحوهٔ بودن ما۱، ذاتاً آن را بـهزمان ربط میدهد، این طور نیست؟ وجه تسمیهٔ معروفترین کتابش [هستی و ذمان] هم همین است. ممکن است برای ما توضیح بدهید که این رابطه چیست؟

در بفوس: بله، خوب است ایس موضوع را کاملا روشن کنیم. هایدگر برای اینکه بگوید موجود انسانی آماده و پذیرندهٔ چیزها در هسر موقعیت است، از واژهٔ «بیاض<sup>۱</sup>» استفاده می کند. فعالیت ما ایس است که بیاض مشترکی را که در آن با موجودات می شود برخورد کرد، باز و آماده نگهداریم. هایدگر، بر خلاف هوسرل، می گوید که آنچه فعالیت فرد را برای ایجاد این بیاض ممکن می کند، فهم او از بودن در یك بیاض مشترك برای ایجاد این بیاض ممکن می کند، فهم او از بودن در یك بیاض مشترك و همگانی است. ایس فعالیت دارای ساختی سه وجهسی است. اول اینکه، به گفتهٔ هایدگر، «دازایس» دارای خاصیت دمسازی است که بهتریس شاهدش خلقها و حالهای ماست. بهدلیل ایس خاصیت اساسی «دازایس» امور مهم و با معنا جلوه می کنند، یعنی بنظر می رسد خطرناکند یا جذابند یا سمجند یا سودمندند، الی آخر. در سنتی که بهارث رسیده، عموماً، به عقیدهٔ هایدگر، اهمیت و معنای امور از ایس جنبه نادیده گرفته شده است

۱. در اصل به طور تحت اللفظى: «...نحو: بودنى كه ما باشيم». (مترجم) 2. clearing

attunement . ۲ لفظاً به معنای «هم نغمه شدن» ، «هم کوك شدن». (مترجم)

چون بآسانی در قالب شناخت و شوق - یعنی نظر و غرض - جا نمیافتد، بلکه به عنوان زمینه و اساسی برای هر دو، بدیهی فرض می شود. ولی ما دارای این نحوهٔ اساسی بودن هستیم که به آن دمسازی مسی گوییم و، به این دلیل، موقعیتمان همیشه از جهتی از جهات در نظرمان اهمیت دارد. علاوه بر این، خلق و حال ذاتاً وضع روانی خصوصیی نیست [که از دیگران پنهان باشد]. انبوه جمعیت ممکن است خلق و حالی داشته باشد، مؤسسات بزرگ هر کدام ترتیبات و رسومی دارند، حتی هر عصری احیاناً دارای احساسات یا حساسیتهایی است. خلق و حال فردی از آنچه جامعه ارائه می دهد ناشی می شود. البته ما نمسی تبوانیم به پشت خلق و حالمان نفوذ کنیم: نمی توانیم یکسره بدون هیچ خلق و حالی شروع کنیم و بعد وارد خلق و حالی بشویم.

اسم عنصر دیگر «دازاینیدنا» را هایدگر «بیانا» می گذارد. (یادتان باشد که مهم است «دازاین» بهصورت فعل هم به گوشمان بخورد). اصطلاح «بیان» قدری گمراه کننده است چون، به عقیدهٔ هایدگر، بیان اساسی تر از زبان است؛ ولی در توضیح این واژه گزینی، می شود گفت که او با ایسن اصطلاح، جناسی بکار برده. دنیا همیشه مفصل بندی شده است. همه چیز همیشه طوری چیده شده که زمینه ای ایجاد کند بسرای ارتباط امور در کار کردشان با هم. بسرای اینکه کسی بتواند از قطعهٔ خاصی از فلان تجهیزات استفاده کند، قطعات مختلف باید با هم بستگی داشته باشند. موجود انسانی همیشه دنیا را مفصل بندی می کند، بداین معنا که دنیا را زمفاصل بندی مسلط می شویم. هاید گر به این کل یا مجموع، «کل وضعی مفصل بندی مسلط می شویم. هاید گر به این کل یا مجموع، «کل وضعی دلالت یا معنای چکش را بر می دارم، می توانم معنای چکش را به عنوان چکش، با کوبیدن میسخ تفصیل بدهم

<sup>1.</sup> Daseining 2. discourse

۳. articulated. جناس در ایس است که ایس واژه مجازاً به معنای بیان فصیح و شمرده نیز بکار می رود. در زبان ما نیز «فصل» و «مفصل» و «تفصیل» همه از یك ریشه اند. (مترجم)

<sup>4.</sup> articulation 5. the referential totality of significance

[یا بیان کنم]؛ با به عنوان میخکش، با کشیدن میخ. البته، علاوه بار این، می توانم در بارهٔ عملی که انجام می دهم صحبت هم بکنم و بگویم میخ آسان کوبیده می شود یا آسان بیرون می آید، که ایس خودش باز تفصیل بیشتری است در بارهٔ تفصیلی که [با عملم] داده ام. به همهٔ ایس شیوه های مختلف تفصیل دادن به امور، «بیان» می گویند. پس «بیان» عبارت است از باز کردن موقعیتی که فعلاً در آن هستیم.

سومین جنبهٔ «دازاین» کـه در آنچه گفتهایم مستتر بوده، ورود بـه حیطهٔ امکانات تازه است. میخ کوبیدن من برای تعمیر خانه است یا بهخاطر شغلم که نجاری است. «دازایان» همیشه به منظور تعقیب آنچه فلاسفه اسمش را هدف گذاشته اند، از تجهیزات استفاده می کند. هایدگر به آنچه فعالیت ما بـهسویش جهت دادهمی شود، «کـه بهسوی آن،» می گوید. و چون ما همیشه بهخاطر اجرای برنامهٔ زندگی مشخصی دست بهعمل می زنیم، هاید گر اسم این «که بهسوی آن» نهایی را «بهخاطر ۲» می گذارد. توجه داشته باشید که او از هدف و برنامهٔ زندگی صحبت نمی کند. ولسی این زبان مضحك و عجیبی كنه بكارمی برد ضروری است چـرا كنه هدف پــا برنامهٔ زندگی یعنی آن چیزی که شما در ذهن دارید، در حالی که هایدگر میخواهد بگوید «دازاین» در جریان کار پیراییهای نامحسوس ماهرانه یا تمشیت روزانهٔ امور فقط متوجه آینده است و بهاین جهت الآن فلان کار را می کند که بتواند بعد آفلان کار دیگر را بکند و گرچه همهٔ ایس کارها وقتی معنا پیدا می کند که متوجه چیزی باشد که شخص نهایتاً در نظر دارد، امــاً لازم نیست (و احتمالاً نمیتوانــد) در ذهــن او باشد. وانگهی، آنچه آ انجامش در هـر لحظهٔ معين معنا و مفهـوم دارد، وابسته است بـهـزمينهاي مرکب از «بهخاطر»های مشترکی که دریك فرهنگ خاص در دسترس است. پیش از اینکه ما در خودمان «دازاین» داشته باشیم، با اکتساب مجموعهای از اینگونه «بهخاطر»ها، اجتماعی شدهاییم. معنای اینکه فهلان موجود انداموار [یا ارگانیسم] در خودش «دازاین» داشته باشد، بعضاً همین است. پس «دازاین» همیشه قبلاً در فضایی از امکاناتسی که

<sup>1.</sup> towards-which 2. for-the-sake-of

فرهنگ عرضه می کند و جـود دارد و بـدون اینکـه اول عقب بایستد و تصمیم بگیرد کـه چه باید بکند، وارد حیطهٔ یکی از ایـن امکانات میشود. هایدگر اسم اینها همه را «فهم» یا «درك» می گذارد.

پس ساخت «دازاین» عبارت از ایس سه وجه است؛ اول، خلق و حالی داشتن بسرای اینکه امور معنا و اهمیت پیدا کنند؛ دوم، استفاده از چیزها بهطرزی که تسوان و استعداد آنها تفصیل پیدا کند [یا بیان شود]؛ و سوم، وارد حبطهٔ امکانات جدید شدن. در بخش دوم هستی و ذمان معلوم میشود که ایس ساخت سه وجهی «در موقعیت بودنا» مساوی است با ابعاد سه گانهٔ گذشته و اکنون و آبندهٔ خود زمان.

متحی : پس در و اقع این طور بنظر می رسد که هایدگر بالاخره می خو اهد بگوید هستی همان زمان است و عملاً قائل به این است که ما تجسم زمانیم.

دریفوس: «دازایس» در اصطلاح او، مساوی با «تیمار<sup>۱</sup>» است، و «تیمار» دارای ساخت زمانی است. این اولین قدم در جهت فهم پیوستگی اساسی بین هستی و زمان است.

محی: تا اینجا ما یکسره در بارهٔ فرد انسانی، یعنی «دازاین» به صورت مفرد، صحبت کرده ایم و هر چه تاکنون شما گفته اید در مورد چنین برداشتی صدق می کند. ولی واضح است که در دنیا بیش از یک آدمیزاد و جود دارد و هیچ کس خیال نمی کند که کس دیگری غیر از او نیست مگر اینکه دیوانه باشد. در این تحلیلی که شما تا به حال کرده اید، دیگران را چگونه می گنجانید؟ ایس میلیونها «دازاین» دیگر از کجا وارد قضیه می شوند؟

دریفوس: اتفاقاً بسیار اهمیت دارد که دیگران از همان ابتدا و ارد قضیه بشوند. کسانسی مشل هوسرل که از دکارت پیروی می کنند، چون شناسنده یا ذهن مستقل و تنهایی را مبدأ قرار می دهند، در مورد و اقعیت یا وجود خارجی اذهان دیگر هم عیناً به همان شکاکیت و مشکلی بسر می خورند که در مورد جهان خارج بر خورده اند. هاید گر چون یکسره به

<sup>1.</sup> being-in-a-situation

طریق جدیدی، یعنی نزدیکتر بهپدیدارها، شروع میکند، با این مشکل روبرو نمیشود. ما فقط هنگامی «دازاین» میشویم، یا در خودمان «دازاین» پیدا میکنیم، که با بدست آوردن مهارتهای لازم برای کار پیرایی و کسب خلق و حال و امکانات مشترك و غیرذلك، اجتماعی شده باشیم. «دازاین» همیشه بهمعنای «بودنبا۱» ست. از آنجا که مهارتهای مذکور کیفیت اجتماعی دارند، هر «دازاین» عموماً همان طور عمل میکند که هرکس دیگری در جامعه عمل میکند. من با چکش میخ میکویم چون همه در فرهنگ ما با چکش میخ می کویند، همان طور غذا میخورم که همه می خورند، همان طور کلمات را تلفظ میکنم که همه در کشور ما تلفظ میکنند...

منگی: و ضروری است که چنین کنید و گرنه کسی مقصودتان را نمی فهمد...

«دیفوس: درست است. هایدگر مسی گویسد مسردم تحمل فاصلسه از هنجار یا قاعده را ندارند و مشلا سعی می کنند رندانه و بسا ظرافت کاری کنند کسه دیگران تلفظشان را درست کنند. لازم نیست کسسی را مجبور کنند به طرزی عمل کند کسه می کند. مسردم خودشان نمیخواهند از قاعده منحرف شوند. فلاسفه متوجه ایسن حقیقت اساسی در مسورد مسوجودات انسانی نشده اند. هایدگر هرگز چیزی در این خصوص نمی گوید کسه مردم چگونه «پرورش» پیدا می کنند؛ اما برای روشنشدن نکته ای کسه در نظر دارد ممکن است این طور بگوییم کسه کودك فقط و قتی در خودش دارای «دازاین» می شود که همان کارهایی را بکند که همه می کنند و همان حرفهایی را بزند که همه می زنند. بنا بر این، پیروی از قواعد یا هنجارهای همگانی، مقوم «دازاین» است. البته این لزوماً به معنای تقلید از تبودهٔ مردم نیست. ولی هاید گر جایسی مسی گوید کسه همان طور کسه همه از انبوه خلق فسرار می کنیم، به همان شیوهٔ همه دست به چنین کاری می زنیم. حرف آخر هاید گر می کنیم، به همان شیوهٔ همه دست به چنین کاری می زنیم. حرف آخر هاید گر دربارهٔ «دازاین» این است که هر کسهمان کاری است که می کند، یا خویشتن می کنیم، به همان این است که هر کسهمان کاری است که می کند، یا خویشتن دربارهٔ «دازاین» این است که هر کسهمان کاری است که می کند، یا خویشتن دربارهٔ «دازاین» این است که هر کسهمان کاری است که می کند، یا خویشتن دربارهٔ «دازاین» این است که هر کسهمان کاری است که می کند، یا خویشتن دربارهٔ «دازاین» این است که هر کسهمان کاری است که می کند، یا خویشتن

<sup>1.</sup> being-with

«دازاین» همان خویشتن خود شخص است.

معی : اگر بعضی از نکات مختلفی را که تا کنون ذکر کردهاید کنار هم بگذاریم، تصویسری که نتیجه می شود بسیار نگرانی آور است. قبلاً می گفتید که هاید گر این فکر را تخطئه می کند که تأملات تو آم با هوشیاری و تصمیمات آگاهانهٔ ما به بیشتر فعالیتهایمان جهت می دهند. اما حالا می فرمایید که هر چه همه بکنند ما هم می کنیم و چندان آزادی عمل و اقعی نداریم. آیا تصور نمی کنید که جمع این دو عقیده با هم، فاعل انسانی را به صورت نوعی آلت بی اراده یا مردهٔ متحرك در می آورد که نحوهٔ هستی او طوری است که نیندیشیده و بدون اینکه تأملی در کارش باشد، فقط در مقابل فشار از خارج عکس العمل نشان می دهد؟

هدان کارهایی را می کند که قاعدتاً همه می کنند، بنظر می رسد بیشتر به مردهٔ متحرك شباهت داشته باشد. اصا هایدگر می خواهد به تبیین قضایا از مردهٔ متحرك شباهت داشته باشد. اصا هایدگر می خواهد به تبیین قضایا از جهت عکس، از مشکلی کسه گریبانگیر دکارت و هو سرل شده اجتناب کند. مشکل از این سرچشمه می گرفت که خویشتن تنها و منفرد مبدأ قسرار داده شده بود. هایدگر، برعکس، از ایس خویشتن اجتماعی و همرنگ جماعت ابتدا می کند و می خواهد نشان بدهد که فرد مستقل و مختار چگونه از بطن آن خویشتن بی شکل اجتماعی متبلور می شود. بخش دوم هستی و ذمان بیل آن خویشتن بی شکل اجتماعی متبلور می شود. بخش دوم هستی و ذمان در بارهٔ همین موضوع - یعنی مسألهٔ صداقت و اصالت - بحث می کند. هایدگر را گرفته اند. در بخش دوم، هایدگر از موضوعات مورد پسند اهل هایدگر را گرفته اند. در بخش دوم، هایدگر از موضوعات مورد پسند اهل می کند که فعلا مجال پرداختن به آنها نیست. اما به هر تقدیر، معلوم می شود که گناه و مرگ هم صور دیگر اضطرابند. بنا بسر ایس، بهتر است می شود که گناه و مرگ هم صور دیگر اضطرابند. بنا بسر ایس، بهتر است می شود که گناه و مرگ هم صور دیگر اضطرابند. بنا بسر ایس، بهتر است به می شود که گناه و مرگ هم صور دیگر اضطرابند. بنا بسر ایس، بهتر است به به اضطراب حرف بزنیم. هایدگر عقیده دارد که «دازاین» - یعنی هسر راجع به اضطراب حرف بزنیم. هایدگر عقیده دارد که «دازاین» - یعنی هسر

anxiety . ۱ یکسی از مصطلحات بسیمار رایسج بیست سسی سال پیش اگزیستانسیالیستها که به ترجمه های گوناگون در میان روشنفکران متجدد ایرانی نیز سخت متداول بسود. «اضطراب» سر راست تریس معادل آن به فارسی است. (مترجم)

«دازاینی» ـ همیشه به طور گنگ و مبهم آگاه است که کار دنیا بی پایه است، به این معنا که هیچ دلیلی نیست که شخص این طور عمل کند که می کند. نمه خدا بهما فرمان داده که کارها را بهاین نحو بکنیم، نه فطرت یا طبیعت انسانی چنین اقتضایی دارد. هایدگر این نظیر اصالت وجودی [یا اگزیستانسیالیستی] را به این عبارت بیان می کند که ماهیت «دازاین» همان وجود آن است؛ یعنی چیزی به اسم فطرت [یا ماهیت] انسانی نیست. ما هستیم هر آنچه تصور می کنیم که هستیم : یعنی مطابق تعبیر و برداشتی که در عمل از خودمان داریم۱. اما چنین احساسی، پریشان کننده است یا (به تعبیر خود هایدگر) شخص احساس می کند unheimlich یعنی بیسامان و بیخانمان شدهاست. واکنشی که ما در برابر ایـن خاصیت عمیقاً پریشان كنندهٔ «آنجا بودن» نشان مي دهيم، اضطراب است، و بعد ايـن سؤال پيش می آید که «باید چه کنیم؟» می توانیم از این اضطراب فرار کنیم که در این صورت باز باید مثل همه کس برای اینکه مقصودمان را بفهمند، همرنگ جماعت شویم و همانطور که همه رفتار می کنند رفتار کنیم و همانطور که همه حرف مى زنند حرف بزنيم. تشبث به ايدن هنجارها يدا قواعد به منظور گریز از احساس پریشانی است. همرنگ جماعت میشویم. مذبوحانه تلاش مى كنيم كه قواعد را رعايت كنيم، كلمات را درست تلفظ كنيم، درست لباس بپوشیم، الیآخر. اما این یعنی گریختن بهدامن عـدم اصالت، یعنی انکار اینکه «دازاین» بودن ٔ چیست. از طرف دیگر ، می تو انیم تصدیق کنیم ک «دازاین» بودن چیست. تصدیق به این امر ، نود هایدگر ، به معنای حفظ اضطراب بهجای فرار از آن است. اگر تصمیم بهچنین کاری بگیرید، بهراه کاملاً متفاوتی برای انسان بودن می افتید، چـراکه در موقـع اضطراب، ورود معمولى و نينديشيدهٔ شما بهحيطهٔ امكانات، بسي تسأثير مهيشود و مجبورید اندیشیده تصمیم بگیرید. آنچه می کنید لزوماً تغییر نمی کند و نمسی تواند زیاد تغییر کند، چون چاره نبدارید جز اینکه مثل همه رفتار

۱. به عبارت دیگر، چیستی یا ماهیت ما منوط به نحوهٔ تلقی و برداشت ما
 از خودمان در اعمالمان است. (مترجم)

<sup>2.</sup> inauthenticity

کنید و گرنه خواهند گفت خل و دیوانه اید. بنا بسر ایسن، احتمالاً همان کارهایی را که می کرده اید ادامه می دهید. چیزی که حالا از بیخ و بس تغییر می کند چگونگی انجام آن کارهاست. دیگر انتظار ندارید که زندگی برایتان هیچگونه معنای نهایی و عمیقی داشته باشد یا هیچگونه پایه عقلی برای چیزی پیدا کنید. دیگر به هیچ هدف و برنامه ای با ایس اعتقاد دلبسته نمی شوید و اقدام نمی کنید که ایس یکی بالاخره به زندگی شما معنا خواهد داد. همین طور، هیچ هدف و برنامه ای را هم رها نمی کنید اگر ببینید آن بالاترین معنایی را که انتظار داشته اید به زندگی شما نداده است. به قول یکی از شاگردان من: «به همه چیز می چسبید بدون این که گیر کنید.»

هایدگر می گوید در اینگونه فعالیت صادقانمه و اصیل، دیگر نسبت به آنچه او نامش را موقعیت عام می گذارد، پاسخ ابراز نمی کنید. به موقعیت یکانه پاسخ نشان می دهید. او هیچ مثالی نمی زند ولی، به نظر من، مقصودش چیزی از این قبیل است که می گویم. همان نجاری را در نظر بگیرید که هایدگر دربارهاش حسرف مسیزد. وقت نساهسار است و او چکش را زمیسن می گذارد. از طرفی، می تواند فقط برود ناهار بخورد. اما از طرف دیگر، اگر بیرون گلههای زیبا در آمدهباشند و خود او هم آدم اصیلی باشد، لازم نیست همان کاری را بکند که هر نجار آبرومندی معمولاً میکند. میتواند از ناهار صرف نظر کند و برود کنار گلها قدم بزند. منتها چیزی که باید در نظر داشت این است که او فقط می تواند همان کارهایی را بکند که همه می کنند. نمی تو اند لباسهایش را بکند و وسط گلها غلت بزند. آدم حسابی چنین کاری نمی کند. با و جود این، هنوز میدان برای صداقت و اصالت باز است، یعنی انسان کارهایی را که می کند به نحوی بکند که امکان برای ابراز پاسخ نسبت بهموقعیت یگانه، بدون همرنگ شدن با جماعت و اینکه مردم چه فکر میکنند، باقی بماند. وقتی اینطور زندگی کردیـد ـ یعنی در صدد پیداکردن معنای مطلق بر نیامدید و نسبت بهموقعیت جاری پاسخ نشان دادیمد \_ از حالت مردهٔ متحرك در مى آید و مى شوید فرد. هاید گر می گوید این طرز زندگی بهشما انعطاف می دهد و زنده و شادمانتان می کند. این تصور اوست از اینکه آدم باید چطور زندگی کند.

متحى : ولى حالا شما برخلاف گذشته، قضيه را بــهـــورت يك فلسفة

شخصی رهایی بخش جلوه می دهید.

در این دهن یا شده منتها یك فلسفهٔ رهایی بخش وجودی کسه آخریس و عجیب ترین فلسفه از فلسفه های رهایسی بخش است. ما نمی خواهیم مثلا غریزهٔ جنسی یا طبقات سر کوب شده را از بند رها کنیم. آنچه باعث رهایی می شود پی بردن به این است که، بر خلاف تصور فروید، هیچ حقیقت عمیقی در این ذهن یا شناسندهٔ فردی نیست و، بر خلاف تصور مارکس، هیچ ذهن یا شناسنده ای در تاریخ نیست که بخواهیم آزادش کنیم و «دازاین» هیچ معنایی ندارد. آنچه موجب رهایی می شود ایس است کسه بی پایگی پریشان کنندهٔ دازاین» را دلیرانه بپذیریم.

معی : در سراسر ایس بحث، شما بعضی اصطلاحات بسیار غریب بکار بردهاید: نه فقط «دازاین»، بلکه همچنین اصطلاحاتی از قبیل «دمدستی» و «دمسازی». از ایسن صحبت کردهاید که «انسان موقعیت است» و اسم «کسه بهسوی آن» را «بسه خاطر» گذشته ایسد. چیزهایی گفته ایسد از قبیل اینکه «'دازاین' موجودانه دنیای خودش است». بسرای بیشتر خوانندگان آثار اولیهٔ هایدگر، از عهدهٔ فهم ایسن زبان و اصطلاح بسر آمدن بسیار دشوار است، و در نظر داشته باشید که هر چیزی که تا به حال دربارهٔ آن بحث کرده ایم از کتاب هستی و ذهان بوده است. در واقع باید بگویم که هستی و ذهان یکی از مشکلترین کتابهایی است که من تا کنون بسرای خواندن و فهمش تقلا کرده ام. بقدری غامض است که بعضی گفته اند بکلی بدون مضمون و محتوای جدی است. البته همان طور که شما کاملا "روش کردید، این گفته به هیچ و جه درست نیست و مقصود من هم همین است. کمردید، این گفته به هیچ و جه درست نیست و مقصود من هم همین است. کاملا "روشن کنید. چه مانعی داشت که هایدگر هم همین کار را بکند؟ چرا کاملا "روشن کنید. چه مانعی داشت که هایدگر هم همین کار را بکند؟ چرا می بایست اینقدر غامض بنویسد؟

دریفوس: عرض کنم، جواب این سؤال در کاری که من تا به حال [ضمن ایس بحث] می کسرده ام، مستتر بسوده است. بهترین راه احتمالاً ایس می بود که هاید گر چیزی در قالب مکالمه بنویسد و اول برای رساندن فکر کلیی که داشت اصطلاح یومیه یا فلسفی حتی گمراه کننده ای بکار ببرد و بعد برگردد و از لفظ صحیحی مناسب پدیدار مسورد بحث استفاده بکند. مثلاً

خود من دربارهٔ هدف صحبت کردم و بعد گفتم کمه هدف امری ذهنی است و بیشتر اوقات ما هدفی در ذهن نداریم و عین ایدن حکم در مدورد برنامهٔ زندگی هـم صادق است. بعد، تازه زبان خاص هایـدگر را پیش کشیدم و گفتم «که به سوی آن» و «به خاطر»، به هدف و برنامه ای غیر ذهنی دلالت می کند. بـ همین و جـه، بایـد اصطلاحـی فنی مثل «دازاین» داشته باشیم برای اینکه برسانیم وجود ما وجلودی مشترك و اجتماعی و واقلع در موقعیت است و ما فقط گاهی شناسندگان یا ذهنهای خودآگاهی هستیم جهتیافته بهسوی اعیان یا موارد شناسایی. به طور کلی، هایدگر [اگر در مقابل سؤال شما قدرار مي گرفت] تصور مي كنم ايس نطور مي گفت كه، رویهمرفته، فلاسفه سنتاً دنیا و در گیریهای ما با دنیا و کار پیراییهایمان را در آن نادیده گرفته اند، چون اولا اینها چیزهایی نیستند که اگر همه چیز خوب پیش برود کسی متوجهشان بشود، و ثانیاً زبان مناسب بسرای گفت و گو دربارهٔ این قبیل امهور در اختیار ما نیست. مما بمهزبان نیاز داریم برای اینکه متذکر چیزها در این دنیا بشویم و توجه را بهدستگیرهای که گیر کرده جلب کنیم و اگر چکشی کـه داریم زیـادی بزرگ است، چکش کو چکتری بخو اهیم. و تتی همه چیز آنقدر خوب پیش می رود که دیگر محسوس نیست، احتیاجی به زبان نداریم که توصیف کنیم چگونه موجودی هستیم، تا چه رسد به توصیف زمینهٔ تفاهم بدیهی و مشترك كارهای روزانه. بنا بر این، هایدگر احتمالاً میگفت که برای بیان اینگونه چیزها میبایست واژگان یکسره جدیدی ابـداع کند. امـا همینکه کسی بهاین واژگان وارد بشود، می بیند بسیار مناسب و مسوجه است و در نوشته های هایدگر بسا دقت و امانت بکارمی رود. به محض اینکه او اصطلاح جدیدی وارد بحث می کند \_ مثلاً «دم دستی» یا «دستیاب» یا «در دنیا بودن» \_ بعد همه جا آن را رعایت میکند.

متلی: حالا از هستی و ذمان برویم به فلسفهٔ بعدی هایدگر. هستی و ذمان در موقع انتشار به عنوان جلد اول یك اثر دو جلدی عرضه شد. اما جلد دوم هرگز در نیامد و اغلب می گویند دلیاش این بود كه هایدگر طوری نظریاتش را تغییر داد كه دیگر محال بود بتواند طرحی را كه داشت تكمیل كند. در آثار راجع به هایدگر، به این تغییر نظر حتی اسمی داده اند

و می گویند die Kehre ، یعنی «چرخش». و قتی دربارهٔ «هایدگر بعدی یا اخیر» صحبت می شود، مقصود کارهای او بعد از این چرخش است، و البته غرض از «هایدگر قبلی یا قدیم» نوشته های قبل از چرخش اوست. تا به حال، من و شما راجع به هایدگر قبلی گفت و گو می کرده ایسم که نوشته هایش پرنفوذ ترین بخش کارهای او بوده است، هر چند البته کسی از فردا خبر ندارد و شاید کارهای بعدی روزی در آینده آثار قبلی او را منسوخ کند. ممکن است به رمایید که مایهٔ و اقعی اختلاف بین هایدگر قبلی و بعدی چیست؟

دریفوس: چندین تعبیر از «چرخش» هایدگر وجود دارد، و مسأله هنوز بین هایدگرشناسان فیصله پیدا نکردهاست. عدهای می گویند هایدگر از مرحلهٔ اعتقاد به اینکه امور را باید به طور قاطع و فعال درك کرد به مرحلهای رسید که نوعی پذیرندگی انفعالی را پیشنهاد می کرد. دیگران می گویند که توجهش از مسائل فردی به مسائل فرهنگی جلب شد. به نظر من، اینها همه درست است ولی به کنه این تغییر نظر نمی رسد. جایی خود او بوضوح می گوید که نظرش از تأویل استعلایی ا (یا هرمنوتیك ا) به وجود اندیشی تاریخی تغییر کرده است. آنچه جدید است، تفکر تاریخی است. بآسانی می بینید که او قبلا آیان کار را نمی کرده است. همه توضیحات من تا به حال دربارهٔ ساخت هر موجود بشری در هر جا و هر زمان بوده است. فرض ما این بود که حتی اضطراب یکی از تجربه های عام انسانی است که در نتیجهٔ احساس بی سامانی و پریشانی به هر کسی دست می دهد، یعنی هر کسی که در هر فرهنگی و هر زمانی از اضطراب گریخته یا ایستاده و با آن روبرو شده است.

هایدگر بعدی می بیند که درك غربی ما از وجود، دارای سوابق تاریخی است؛ می بیند بدون اینکه متوجه باشد، فقط در بارهٔ دوران جدید حرف می زده است. به این جهت، شروع به توصیف دوران پیش از افلاطون می کند که یونانیها هنوز احساس ریشه داشتن می کردند و بی سامان و و مضطرب نشده بودند. اشیاء و امور در نظر شان به صورت محصول

<sup>1.</sup> transcendenatal interpretation



ژان پل سار کر (۱۹-۵-۱۹۰)

آدمى و طبيعت ظهور مى كرد، و وقتى بهدريافتشان موفىق مىشدنىد، قدرشان را می دانستند. نحوهٔ عمل بعدی مسیحیان، در واقع، تجسم ایس درك بود كـه همـه چيز آفريده شدهاست براى اينكـه پيروان ديـن مسيــح بتوانند با نظر کردن در دنیا، بهطرح و مشیت خدا پی ببرند. بعد ما با درك جدیدمان از هستی وارد صحنه می شویم به عنوان مشتی ذهب یا فاعل شناسایی و دارای امیال و خواهشهایی که موارد شناسایی یا اعیان و اشیاء باید برایمان برآورده کنند. هایدگر می گوید اخیراً درك ما حتی این شده که همه چیز، از جمله خود ما، صرفاً منابعی هستیم کـه بـاید به بهترین و کار آمدترین وجه مورد بهرهبرداری قراربگیریم. هر کدام از اینها درك دیگری است از اینکه شیء بودن چیست، شخص بودن چیست و نهاد بودن چیست؛ یا برای اینکه مطلب را مطابق سلیقهٔ هاید گر بیان کردهباشیم، هـ ركدام درك ديگرى است از اينكـ بودن چيست، زيرا وقتى درك اينكه بودن چیست، تغییر کند، اقسام دیگری از آدمیان و امدور ظهور می کنند. برای یونانیهای عهد هو مر و پیش از آن، قهرمانان و چیزهای شگفت انگیز ظهور می کردند. برای مسیحیان، گناهکاران و قدیسان و کیفرها و وسوسهها ظهور می کردند. در یونان باستان شما نمی توانستید قدیس داشت باشید، چون قدیس [اگر ظهور می کرد] آدم سست عنصری تلقی می شد که اجازه میداد دیگر آن لگد کوبش کنند. همین طور، در قرون وسطا هم ممکن نبود قهرمانانی به سبك يوناني داشته باشيد، چون قهرمانان [اگر ظهور می کردند] گناهکاران مغرور و گردن کشی تلقی میشدند که با انکار و ابستگی خودشان بهخدا، نظم جامعه را بهم میریختند. پس در دورهمای مختلف فرهنگ ما، اشخباص و امور مختلفی ظهبور میکنند، و هایدگر بعبدی معتقد است که باید توجه ما را بهاین درك متغیر بنیادی از بودن یا هستی جلب کند.

این تغییر در فلسفهٔ او را از جمله از این راه می توانید ببینید که هایدگر بعدی اضطراب را دیگر ساختاری نمی داند که همیشه و همه جا کلا بسر قرار است. یمونانیان دوره های اولیه در برابر خلا معنا دچار اضطراب نمی شدند. مسیحیان هم نمی شدند. هایدگر بعدی معتقد است که دچار شدن ما به اضطراب در عصر جدید، نتیجهٔ (به قبول او) درك بی ریشه و

هیچانگارانه و تکنولوژیك ما از هستی است.

هایدگر بعدی بههمهٔ جنبههای هستی انسانی ـ و حتی هستی ابزارها و تجهیزات ـ کـه در هستمی و ذمان مورد بحث بوده، چهرهٔ تاریخی میدهد و، از این جهت، شباهتش به کانت کمتر، و به هگل بیشتر می شود، جز اینکه، برخلاف هگل، تاریخ غرب را سیر نزولی پیوسته ای تشخیص می دهد که در طول آن، درك اين معنا كه موجودات مستقل از كنترل ما هستند، كم كم در ما از بین می رود، در حالی که یونانیهای پیش از سقراط هنوز قادر به درك اين معنا بودند. چيز ديگري كه تشخيص نمي دهيم اين است كه درك هستی به انسانها داده می شود یا، به اصطلاح هایدگر، خود هستی آن را می فرستد؛ که گمان می کنم معنایش این باشد که در اعمال و کردار سا ظهور می کند. این درك محصول ما نیست. ما در مقام اینگونه انسانهایی که هستیم محصول این در کیم. هایدگر عقیده دارد که هیچ فیلسوفی قبل از او به فهم این معنا موفق نشده است، هر چند حکمای پیش از سقراط، برخلاف فلاسفه از د کارت تا نیچه، دست کم منکر آن نبوده اند. به عقیدهٔ او، این حرکت تدریجی در جهت فراموشکردن درك هستی در اعمالی که می کنیم (به نحوی که در آثار فلاسفهٔ بزرگ منعکس است و هر کس به سهم خودش چیزی بر آن افزوده) ابداً ضرورت نداشته و از بسیاری تصادفهای تاریخی سرچشمه گرفته است، و هر مرحله ای می بایست پیش بیاید تا به مرحلهٔ بعد برسيم.

مگی: این تغییر دید از آنچه هایدگر لااقل در آن زمان آن را عنصری ثابت و عام در تجربهٔ انسانی تلقی می کرد به آنچه خودش آن را امری مربوط به این عنصر و مسائل روز می بیند، بدون شك تغییری از جاودانگی به گذرندگی است. دویست سال دیگر که جامعهٔ ما یقیناً با پشت سر گذاشتن تغییرات اساسی، غیر از امروز خواهدبود، گمان می کنم فلسفهٔ بعدی هایدگر بمراتب بیش از فلسفهٔ اولیه اش کهنه بنظر برسد و مسائلی که در آن مطرح بوده قیافهٔ سطحی و موقتی پیدا کند.

دریفوس: اگر فرهنگ فعلی هم فرهنگی بود مثل بقیهٔ فرهنگها، یا حتی مرحلهای بود نظیر بقیهٔ مراحل فرهنگ ما، تصور می کنم هایدگر تصدیق می کرد که کارهای خودش هم بزودی کهنه و منسوخ خواهدشد.

ولی او عقیده دارد که این فرهنگ، بیهمت و یکتاست، و ما در مرحلهٔ بسیار ویژهای از این فرهنگ بسیار ویمژه بسرمی بریم و فرهنگ ما یکانه فرهنگ تــاریخی است. البته در هــر فرهنگی رویدادهــا یکی پس از دیگری می آیند؛ ولی فقط در فرهنگ ماست که درك هستی ـ از یونانیها تا مسیحیها و از مسیحیها تــا مردم قرون جدید و از آنها تا ما ــ تغییر می کند. هاید گر به این می گوید «تاریخیت ۱». ما در جایگاه ویژه ای در تاریخ هستی قرار داریم. به نظر او، این کج فهمی که هستی یا وجود را به جای اینکه بیاض بدانیم، خصلت عام همهٔ موجودات تلقی کنیم، از افلاطون در دو هزار سال پیش شروع شده و از آن زمان به بعد بسیاری دگر گونیهای فلسفی و عملی را پشتسر گذاشته و امروز دیگر «تمام ۱» شده است. به عبارت دیگر ، همهٔ حرکتها در نطع فلسفه بهامتحان رسیده و اجرا شده و کامل شده و کارش یکسره است. هایدگر این فکر را از نیچه گرفته که مدعی بود خدای فلسفه و كلام مرده است و بداين نتيجه رسيــد كــه درك تــازهٔ مــا از هستى یا وجود، پایداش هیچ انگاری است. ما بهمرحلهای رسیده ایم که مهار کردن و زمام در دست گرفتن را بهخـاطر خودش میخواهیم. نیچه معتقـد بـود به این ترتیب که ما به طور روزافزون بر سرتاسر کرهٔ زمین مسلط می شویم، سرانجام بهجایی خواهیم رسید که باید نیاز بهخدا و دلداریها و رهنمودهای فلاسفه را هم کنار بگذاریم. هایدگر اضافه می کند کمه درك ما از هستى كم كم هر درك ديگرى را از هستى از بين مىبرد. درك تكنولوژيك ما از هستی به نقطه ای رسیده که دیگر هیچ رهنمودی برای عمل بدست نمی دهد. هایدگر به این می گوید هیچانگاری [یا نیهیلیسم].

متحی: غالباً دیدهمی شود که پیروان فلسفهٔ وجودی [یا اگزیستانسیالیستها] از «درماندگی بشر» صحبت می کنند، و تصور می کنم منظورشان در اساس همین است. آیا هایدگر هیچ راهی برای بیرون آمدن از این وضع پیشنهاد می کند؟

دریفوس: اول باید ببینیم منظورش از هیچانگاری چیست. مقصود

<sup>1.</sup> historicity

۲. finished «تمام»، هم بهمعنای «پایان یافته» و هم بهمعنای «کامل و پرداخته». (مترجم)

هایدگر از هیچانگاری این است که دیگر هیچ تفاوتی که معنایی داشته باشد برای ما مطرح نیست. او خودش این اصطلاح را بکار نمی برد ولسی یادآوری میکند که چگونه ساختمان معبد یا پرستشگاه در یونان ـ که بــه نظر من یك الكو یا سرمشق فرهنگی بود ـ به یونانیها نشان می داد كه چــه چیز اهمیت دارد و، بنا بسر این، فرقی بهوجود میآورد بیـن قهرمان و فــرد نابکار، پیروزی و سرشکستگی، مصیبت و رحمت و جز اینها. کسانی که پرستشگاه را محور رفتار و کردار قرارمیدادنید، رهنمودی در دست داشتند که چگونه در زندگی بهراه خیر و صلاح بروند. همین طور، کلیسای جامع در قرون وسطی که آن هم الکو یا سرمشق فرهنگی دیگـری بود، ابعاد مختلف رستگاری و گمراهی را بدمردم نشانمیداد و هرکس می دانست و ضعش چیست و چه باید بکند. ولی هر چه فرهنگ ما بیشتر توسعه پیدا کرده، این تمایل هم در ما بیشتر شده است که به همه چیز به چشم شیء نگاه کنیم و همه چیز را آنقدر پهن و تخت کنیم که بهیك بعد برسد. بهعقیدهٔ هایدگر، از افلاطون به این طرف، فلاسف همیشه در پیی آن یسك مسایه و خمیرهای بودهاند کمه هر چیز دیگری را بتوانند بر مبنای آن درك كنند و همیشه خواسته اند حقیقت آن عنصر واحد را بیان کنند. این هدف فلسفی از طرفی بازتاب و از طرف دیگر علت درك جاری ما از هستی بوده است كه همه چیز در چارچوب آن، در یك بعد سنجیده می شود. ما دیگر حتی به دنبال حقیقت هم نیستیم و تنها چیزی که میخواهیم، کارآمدی است. همه چیز برای ما باید هر چه انعطاف پذیرتر شود تا با کارآمدی هر چه بیشتر مورد استفاده قرار بگیرد. اگر الآن اینجا یک لیوان طلقی داشتیم، نمونهٔ بسیار خوبی میشد. لیوان طلقی، با توجه بهدرك ما از هستی، شیء كاملی است چون چیزهای داغ را داغ نگهمیدارد و چیزهای سرد را سرد، و هر وقت هم دیگر مورد احتیاج نبود، مسی توانید دورش بیندازید. با ایسن کارآمدی و انعطافپذیری، لیوان طلقی کاملاً پاسخگوی نیازهای ماست ولی مثلاً با یك فنجمان چمایخوری ژاپنی بكلی فرق دارد كه ظریمف و سنتی است و مردم را معاشرتی و اجتماعی می کند. فنجان ژاپنی چای را بــهمدت طولانــي داغ نگهنميدارد و احتمالاً خواستهاى هيچكســي را برآورده نمی کند، اما این مهم نیست. ما این مرحله را در حدود یك قرن

پیش پشت سر گذاشتیم که هر چیزی برای اینکه واقعی یا مهم باشد، میبایست بهدرد برآوردن خواستهای ما بخورد. آن مرحله، مرحلهٔ ذهن و عین بود. ولی امروز در عصر مغز الکترونیکی که هر چیز برای اینکه و اقعی تلقی بشود، باید بهطرز هر چه کارآمدتری مورد استفاده قرار بگیرد، ما خودمان هم کم کم بهمشتی منابع تبدیل میشویسم. میخواهیم در نظام جا بیفتیم برای اینکه حدا کثر فایده را از امکاناتمان ببریم. این شده درك ما از هستی. یادم است در فیلم «اودیسه ۱ ه ه ۲» [یا «رازکیهان»]۱، ساختهٔ استانای کوبریك٬ و قتی از آن آدم مصنوعی موسوم بههل (HAL) میپرسند که آیا در این مأموریت فضایی خرسند است یا نه، جواب میدهد؛ همهٔ قوایم را تا بالاترین حد بکار انداختهام. مگر یك موجود متعقبل میتواند چیزی بیش از این بخواهد؟» هیچ کسی که بیا درك ما از هستی را بطهای داشته باشد، از این بخواهد؟» هیچ کسی که بیا درك ما از هستی کند. به این ترتیب، ما بخشی از نظامی میشویم کمه به دست هیچ کس فدایت نمیشود، ولی در جهست بسیج کردن یکپارچهٔ همهٔ میوجودات میکند.

اگر از هایدگر سؤال می شد، احتمالاً می گفت مشکل این است که دیگر هیچ رهنمود و قاعدهای و جبود ندارد. هیچ هدفی نیست. چرا میخواهیم از و قتمان به کار آمدترین و چه و با بازدهی هر چه بیشتر استفاده کنیم؟ هدفمان چیست؟ فقط برای اینکه و قت داشته باشیم زندگی را باز هم با بازدهی بیشتری تنظیم کنیم؟ هایدگر معتقد است که بزودی دیگر هیچ تفاوتی که معنا و محتوایی داشته باشد و جود نخواهد داشت از قبیل تفاوت بین قهرمانان و نابکاران، یا حتی تفاوت بین مسائل محلی و بین المللی. تنها چیزی که باقی خواهدماند تنظیم همه چیز در همه جا با کار آمدی و بازدهی هر چه بیشتر است، فقط برای نفس از دیباد کار آمدی و بازدهی. این است معنایی که او از هیچانگاری [یا نیهیلیسم] در نظر دارد. مگی: مطالبی که فرمودید مرا وادار می کند که سؤالیم را حتی با اصرار بیشتر تکرار کنم و دوباره بهرسم: آیا هیچ راهی برای بیرون آمدن

<sup>1. 2001:</sup> A Space Odyssey.

<sup>2.</sup> Stanley Kubrick

از این وضع درماندگی نیست؟

دریفوس: هایدگر خوشبین نیست. فکر مدی کند شاید تا پایان تاریخ بشر، همچنان (بهاصطلاحخودش) در این تاریکترین شب بمانیم. ولسی بدبین هم نیست، چون فکر می کند خود این امر که مسائل محلمی و تفاوتهای پرمعنا در کار نیست، ممکن است قدر کارهای بدون بازدهی یا، به قول خودش، قدرت نجات بخش چیزهای بی اهمیت را بهتر به ما بشناساند. تصور می کنم منظورش چیزهایی است از قبیل دوستی کردن یا با کولهپشتی به کوه و بیابان زدن یا دویدن و مانند اینها. خودش از اموری اسم مى برد مثل لبى با دوستان تر كردن و ساكن شدن در جـوار آثـار هنرى. همهٔ این کارها امروز بی اهمیت شده است چون بازدهی ندارد. مردم برای تندرستی و افزایش کارآمدی و بازدهی به این کارها می پردازند، و امکان گیر کردن در شب تاریك هم درست از همین سرچشمه می گیرد. اما كاش این کارهای نجات بخش در یك الگوی جدید فرهنگی جمع می شدند و به ما سرمشق میدادند کسه چگونه بطرزی جدید به هر عملی بپردازیم، به نحوی که این کارها محور قرارمی گرفتندو کارآمدی و بازدهی از اهمیت مسى افتاد. در دههٔ هفتاد، عدهاى كنسرتهاى موسيقى راك را نويدبخش اين الگوی دیگر تلقی می کردند. اینگونه درك جدید برای اینکه نجات بخش باشد، باید این آگاهی را دوباره در ما بیدار کند که کارهای انسان به این جهت چنین مقام ویژهای دارند که پذیرای درك تاریخی و متغیری از هستی یا و جودند. تنها حقیقت غیرتاریخی دربارهٔ انسانها که هایدگر از اول تا آخر به آن اذعان دارد، همین است. چنین در کی می تو اند با ادامهٔ استفادهٔ ما از محصولات تكنولوژي همراه باشد، همانطور كه ژاپنيها دستگاه ويدئو و کامپیوتر را در کنار خدایان خانگی و چایخوریهایشان حفظ کردهاند. هایدگر نمی گوید باید به عصر پیش از سقراط در یـونان بر گردیم. چیره شدن بر هیچانگاری، درست بههمین دلیل بهنظر هایدگر امکانپذیر است که به معنای فائق آمدن بر درك تكنولوژيك ما از هستی است، نه خود تكنولوژی. متی: یکی از جنبه های فلسفهٔ اخیر هایدگر که هنوز در بارهاش صحبت نکردهایم و پیش از رسیدن بهمتفکران اصالت وجودی بعدی باید اشارهای به آن بکنیم، دلمشغولی او بهزبان است که در واقع از حالت

دلمشغولی بیرون آمده و بهوسواس دائم مبىدل شدهاست. دلیل ایـن امـر چیست؟

دريفوس: از جهتي ميشود گفت كه حالا ديگر آمادهٔ فهم ايسن موضوع شده ایم. چون هیچ راهی نیست که جهان انسان فینفســـه و جــود داشته بآشد، نیازی نیست ـ و در واقع، امکان ندارد ـ کـ زبان بـا واقع مطابقت كند. ولى اين دليل نمي شود كه ما خودسرانه هر واژگاني كه دلمان خواست اختراع کنیم. زبان در منعکس کردن و محور قبراردادن روشههای معمول در هر عصر اهمیت اساسی دارد، و همان کاری را می کند که الگوی فرهنگی می کند. به نظر هایدگر، و اژگان یا استعاراتی که هرکس بکارمی برد، می تو اند با نام گذاشتن بر چیزها، موجد آن چیزها بشود و احساسات عصری را تغییر بدهد. پیش از اینکه کسی در کالیفرنیا اصطلاح «یله دادن» را بکار ببرد، عدهای در وان حمام لم میدادند و مواد مخدر استعمال می کردند. بعد دیدند این وضع جدید لغت با آن کار جور درمی آید. عدهٔ بیشتری وارد این کار شدند و کار بیشتر توسعه پیدا کرد. زبان وسیلهٔ نیرومند عجیبی برای حفظ و گسترش کارها و روشها از طریق محور قراردادن آنهاست. به نظر هایدگر، این شاعران و متفکر انند، نهروحانیان و دانشمندان،که پذیرای زبان و بیان تازهاند و زبان جدید بکارمی برند و ، بهاین وسیله ، شیوههای جدید هستی را ترویج میکنند و ثبات میبخشند. امیـد پـدیــد آمدن جهانینو را که فردگرایی و تحمیل اراده بر آن حاکم نباشد، فقط شاعران و متفکران در ما ایجاد میکنند.

مگی: بحث فوق العاده آموزنده و روشنگر شما در معرفی هایدگر، مرا خاطرجمع کرد که حق با ما بود که بیشتر این گفت و گو را به او اختصاص دادیم. به نظر من، هایدگر بدون هییچ تردید جدی، مهمترین فیلسوف و جودی [یا اگزیستانسیالیست] قرن بیستم است. ولی من در مقدمهٔ بحث و عده دادم که اجمالاً به دیگران هم خواهیم پرداخت و تصور می کنم باید به ایس و عده و فا کنیم. از دو نفر نام بردم، یکسی سارت ر و دیگری مرلو پونتی. بنا بسر این، اجازه بدهید به همین ترتیب که در و اقع مطابق با ترتیب زمانسی هم هست، به ایس دو بپردازیم. به عقیدهٔ شما، ویژگی فعالیت سارتر به عنوان فیلسوف چه بوده است؟

در يفوس: سارتر در ابتدا پيرو هوسرل بود و، از ديد يك پديدار ـ شناس، رمان خوبی به اسم غثیان نوشت که وصف فروپاشی دنیای راوی داستان از زبان خودش بـهصیغهٔ اول شخص بود. بعد هایدگر را خوانـد و پیرو چیزی شد کـ خیال می کـرد اگزیستانسیالیسم هایدگری است. امـا همچنین احساس می کرد که چون فرانسوی و یکی از پیروان هوسرل است، باید سر و صورتی بـه هایدگر بدهد کـه بیشتر تابـع اصـول فلسفهٔ دکارت بشود. بنا بر این، ذهن یا شناسندهٔ خودآگاه را مبدأ قرارداد، ولی همچنان راجع بهمدرگ و اضطراب و عدم اصالت و موجود و معدوم قلمفرسایی می کُرد، یعنی همهٔ آن اموری کـه موضوع بحث هایدگر بـود. حاصل کار، کتاب هستی و نیستی، یعنی سوء تعبیری درخشان از هستی و زمان هایدگر بود. اگر آنچه تا بـهحـال می گفته ایم درست باشد، هـدف هایدگـر درست برعکس ایس بدوده و او میخواسته ما را از تنگنای آنچـه دکارت بدیهی فرض كبرده نجات بدهد. روزي كبه بهديدن هايدگر رفتم، ترجمهٔ آلمانيي هستی و نیستی روی میزش بود. پرسیدم: «مشغول خواندن سارتر هستید؟» جواب داد: «چطـور مي توانم حتى شروع بـهخواندن ايـن كثافت كنم؟» (لفظی که به آلمانی بکاربرد همین بـود: Dreck). البته خشن حـرف زد، ولی تصور می کنم گفته اش درست بود، چون اگر برخورد شما با هایدگر طوری باشد که گویی حرفهایش راجع بهذهن یما فاعل شناسایی است، در واقع او را به هو سرل تبدیل کرده اید. سار تر در واقع همان مطالب هو سرل را نوشته متنها بهروایت تهذیبی و اخلاقی اهل اصالت وجود. [موجود] لنفسه الله فود آگاهي سارتر شبيه «من» استعلايي عنوسرل است، يعني ذهن يا شناسندهٔ منفردي كه از طريق التفات [يما قصديت] خودش بههمه چیز معنا میدهد. خـودآگاهی چـون بههر چیز معنا میدهـد، هـر چیزی مى تواند نزدش بــه هــر معنايي باشد. هيــچ قيد و بندى ـ يــا باصطــلاح هایدگر، هیچ «پرتاب شدگی<sup>ه</sup>» یا واقعیتی است. نتیجه اینکه ما به هر ارزشی کـه دلمان بخواهد مـیتوانیم معنا بدهیم. به گفتهٔ خـود سارتر در مثالي كه ميزند، ممكن است من در اين لحظه تصميم بگيرم كه قمار نكنم؛

<sup>1.</sup> J. P. Sartre, Nausea.

<sup>2.</sup> muck

<sup>3.</sup> for-itself

<sup>4.</sup> transcendental ego

<sup>5.</sup> thrownness

<sup>6.</sup> facticity

اما یك لحظه بعد می توانیم معنای جدیدی به ایس تصمیم بدهم و بگوییم تصمیم احمقانه ای بوده و به قمار ادامه بدهم، چیرا ؟ بسرای اینکه ، به قول سار تر ، من چیلزی نیستم جیز خودانگیختگی محض و بسی و زنی محض و آزادی محض و هیچی یا نیستی محض و به طبور پوچی آزادم. سار تر می گوید خود آگاهی «فراسوی آزادی» است ، و موجود انسانی به منزلهٔ تلاش پوچ و بیهوده و محکوم به شکستی است بیرای پیدا کردن معنای ثابتی در زندگی.

متی : مشکل مسی توانسم بساور کنم کسه سار تسر در مقسام فیلسوف دوام و بقایی خواهد داشت، هسر چنسد می توانسم بساور کنسم کسه به عنوان نمایشنامه نویس یا رمان نویس اسمش خواهد ماند...

نظرتان رویهمرنته در بارهٔ مرلو ـ پونتی چیست؟

دریفوس: مرلو ـ پونتی، از نظر من، بمراتب جالب توجهتر است. فکر می کنم فیلسوف بزرگی است و نامش باقی خواهند ماند. ابتکار او این بود که بدن ما را به عنوان نحوهٔ بودن یا هستی ما در دنیا مطرح کرد. برای اینکه بر جهتیافتگی غیرنفسانی ما تأکید کند، بعضی اوقات از بدن به عنوان بافت التفاتی صحبت می کند.

دو خلا بسزرگ در هستی و ذهان دیده مسی شود. یکسی اینکه هایدگر هرگز در بارهٔ بدن یسا حتی مهارتها یا کارها [ی جسمانی] صحبت نمی کند. همهٔ این چیزها را من بسرای توضیح اف کار انتزاعی او ، مشل «دم دستی» و «غیر دم دستی» و «درك هستی»، اضافه کردم. مرلو ـ پونتی چون از بدن و چگونگی کسب مهارتهای جسمانی حسرف می زند، بسه ما بسرای فهم و توضیح مقصود هایدگر کمك می کند. او همچنین جسواب سارتر را می دهد. می گوید ما کاملا آزاد نیستیم. هر کدام از مسا محصور در بدنی هستیم با اندازهٔ معین و توان حرکت و غیره، ولی رویهم رفته همان نسوع بدنی که دیگران هم همه دارند. می توانیسم معانی ثابتی ـ خسواه مشترك و خسواه فردی ـ حاصل کنیم، چون آنچه می کنیسم به مهارتها و عسادتهای بدنی نبریل مسی شود که آزاد نیستیم آنا و بدلخواه تغییرشان بدهیم. یکسی از تبدیل مسی شود که آزاد نیستیم آنا و بدلخواه تغییرشان بدهیم. یکسی از

<sup>1.</sup> intentional tissue

بازیهای تــاریخ فلسفهٔ اروپا این است که مرلو ـ پونتی برای جوابگویی به سارتر کــه شبیه هوسرل بود، مبدع صورت دیگـری از فلسفهٔ هایدگر شد و هستی و ذمان را تکمیل کرد.

خلا دیگر در هستی و ذهان، مسألهٔ ادراك حسی است. هایدگر طوری در این باره صحبت می كند كه گویی ادراك حسی صرفاً خیره شدن به چیزهاست. متأسفانه قضیه بظاهر همین طور هسم هست، زیسرا چنین بنظر می رسد كه ما بیشتر او قاتمان نمه فقط به استفاده از اشیاء، بلكه به دیسدن آنها مسی گذرد. مرلو ـ پونتی در تحلیلی كه ارائه می دهد، ادراك حسی را فعالیتی در قالب بدن معرفی می كند كه ما در طبی آن، بسرای اینكه بمه بهترین طرز به اشیاء دست پیدا كنیم، حركت می كنیم. به این ترتیب، ادراك حسی را که هایدگر از كار و عمل بدست داده، كامل می كند.

متحی : دو نکته بخصوص بسرای من جالب نظر است؛ یکسی اینکسه سار تر درست همان وقتی کسه فکر می کند شبیه هایدگر شده، در واقسع بسه هوسرل شباهت پیدا مسی کند، و دیگر اینکه پساسخ مسرلو پوئتی بسهسار تر، تکرار پاسخ هایدگر به هوسرل است.

هیچ یك از چهار فیلسوفی كه بحث ما راجع به آنها بدود، امدروز دیگر زنده نیست. آیا به نظر شما این جریان بسیار چشمگیر در فلسفهٔ قدن بیستم كه ایدن چهار نفر نمایندهٔ آن بوده اند، با تحولاتی كه از سر گذرانده، به پایان طبیعی راه خودش رسیده است، یا فكر می كنید هنوز زنده است و ادامه دارد؟

دریفوس: من فکر مسی کنم کاملاً زنده است. حتی پدیدارشناسی هوسرل که هایدگر آنقدر سعی در کشتنش داشت، هنوز کاملاً زنده است. هوسرل از دو جهت زنده است: یکی اینکه اگر بخواهید تجربه را توصیف کنید \_ یعنی فرضاً بگویید گوشدادن بهموسیقی یا احساس تمایل جنسی یا هر پدیدار دیکری چگونه است \_ هوسرل جواز و روش دستزدن بهاین کار را در اختیارتان می گذارد.

مگی: حرفتان را قطسع می کنسم، بسرای اینکسه بگویسم امسروز در انگلستان فلاسفهٔ جوان و درخشانی هستند که عیناً در بارهٔ همین موضوعات

و دقیقاً بههمین روش چیز می نویسند.

دریشوس: در امریکا هم هستند. جنبهٔ دیگر هوسرل که شاید از این هم بیشتر در دیگران تأثیر گذاشته باشد، توجه او به ساخت محتوای التفاتی است، یعنی آنچه به ما اجازه می دهد ذهنمان را متوجه چیزها کنیم. رشته ای جدید درست شده به نام علم شناخت اکه هدفش، به قول خود اهل آن رشته تحقیق در بازنمودها یا صورتهای ذهنی است. هر کسی که بخواهد وارد این نوع تحقیق بشود باید از قسواعد عامی که هوسرل وضع کرده پیروی بکند. او همین طور قواعدی فراهم کرده برای کسی که بخواهد یك ذهب بکند. او همین طور قواعدی فراهم کرده برای کسی که بخواهد یك ذهب درست بکند مثل کسانی که با استفاده از کامپیوتر روی هوش مصنوعی کار درست بکند. بسیاری از افکار هوسرل از قبیل اینکه ذهن از سلسله مراتبی از قواعد دقیق پیروی می کند اسروزه در برنامههای کامپیوتری میورد استعمال پیدا کرده است. پس هوسرل وضعش خوب است.

وضع هایدگر هم خوب است. هستی و ذمان شاید امروز می بایست بیش از این مورد مطالعه قرار بگیرد، چون حاوی افکار مهمی در بدارهٔ زبان و صدق و دلالت و امثال اینهاست که بسرای فلاسفهٔ معاصر بسیار پر ارزش خواهدبود. مثلاً اگر بر گردیم به پدیدارهای مدربوط به در گیسری در فعالیتهای روزانه، می توانیم از فلاسفهٔ اهل تحلیل زبان انتقاد کنیم که چرا به معلوماتی که به طور شهودی نزدشان حاصل می شود اعتماد می کنند یا به مقولات لغوی. هایدگر اگر بود می گفت و تصور می کنیم وصف مهارتها، درستی گفتهٔ او را ثابت می کرده است که فقط اعتقادات و شهودی خودش اعتماد کند، مسلم فرض کرده است که فقط اعتقادات و خواهشها و غیره دارای این قدرتند که رفتار ما را تبیین کنند، در حالی که این وصف بسنده ای نیست از آنچه معمولاً وقتی مردم عمل می کنند، این وصف بسنده ای نیست از آنچه معمولاً وقتی مردم عمل می کنند، دیگری که مردم به کارپیراییهای نامجسوس مشغول نیستند. زبان منعکس دیگری که مردم به کارپیراییهای نامجسوس مشغول نیستند. زبان منعکس دیگری که مردم به کارپیراییهای نامجسوس مشغول نیستند. زبان منعکس کنندهٔ این نیست که برای بیان اینکه چرا کارپیراییهای روزانهٔ ما قابل کنندهٔ این نیست که برای بیان اینکه چرا کارپیراییهای روزانهٔ ما قابل فهم است، باید، هم مهارتهایی که زمینهٔ کار را تشکیل میدهند مطرح شوند

<sup>1.</sup> cognitive science

<sup>2.</sup> mental representations

و هم آن درکی از هستی که در آن مهارتها مستتر است. بنا بسر این، پدیدارشناسی هایدگر، بسرای انتقاد از بعضی مفروضات نسنجیدهٔ فلسفهٔ معاصر انگلیس و امریکا، مبدأ خوبی بدست می دهد. و بالاخره اینکه امروزه در اروپا - بخصوص در فرانسه - هایدگر بعدی پدر کسانی شده که، به قول خود او، هدفشان ساخت زدایسی یا پیاده کردن سنت است. افرادی مانند میشل فوکو و ژاك دریدا می خواهند برنامهٔ هایدگر را بسرای تعریف دقیق درك غربی ما از هستی پی بگیرند برای اینکه در فائق آمدن بر این درك به ما کمك کنند.

بنا بر این، به نظر من شاید ایس روزها هیسچ حسوزهای از فعالیتهای فکری و عقلی نیست که به نحو جالب توجهی با مسائل مسورد نظر ایسن متفکران مرتبط نباشد.



## پیروان امریکایی مکتب اصالت عمل

تفتوتو با سیدنی مورکن بسر

## مقدمه

معی: در فلسفه هم مثل خیلی از زمینه های دیگر، مرکز عمدهٔ فعالیت در جهان انگلیسی زبان، امروزه ایالات متحد امریکاست نه بریتانیا. اما این وضع تازگی ندارد و فلسفهٔ امریکا از صد سال پیش تا کنون اهمیت بین المللی داشته است، کما اینکه بر تر اند راسل در زندگینامه اش می گوید کمه در اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم، بهتر از مکتب فلسفهٔ هاروارد در دنیا پیدا نمی شد. بر جسته تریس نمایندگان فلسفهٔ امریکا در آن دوره سه نفر بودند کمه از آن زمان تا کنون مقام شامخ و پایدار پیدا کرده اند؛ چ. س. پرس ۱، ویلیام جیمز و جان دیویی. گاهی از این سه تمن تحت عنوان کلی «پیروان امریکایی مکتب اصالت عمل ۲» یاد می کنند، اما حق این است کمه تفاوتشان با یکدیگر بیش از آن است کمه از آن عنوان بر می آید.

C. S. Peirce . 1 چون دیده شده که گاهی در فارسی این نام را پیرس مینویسند، توجه میدهیم که تلفظ درست آن پرس (بهکسر اول و سکون دوم) است. (مترجم)

The American Pragmatists . Y (یا پسراگماتیستهای امیریکا)، واژهٔ «پراگماتیسم» مشتق از ریشهٔ یسونانی pragma به معنای کنش یا عمل و پراگماتیسم» مشتق از ریشهٔ یسونانی بنا بسر ایسن، لفظاً ممکن است آن را اعتقاد به تقدم عمل تعبیر کرد و طرفداران آن را اهل عمل نامید. اصطلاحهای گوناگسون در فارسی بسرای ترجمهٔ آن بسکار رفتهاست، مانند عملگرایسی، مصلحت گرایی، مصلحت اندیشی و جسز اینها. به هسر حال، غسرض اصلی، چشمداشت به نتیجه و بهسرهٔ عملی از هسر چیز است و اصل قسراردادن فعل و عمل، چنانکه بتفصیل دیده خواهدشد. (مترجم)

پرس پسر یك استاد ریاضی در هاروارد بود و در ۱۸۳۹ به دنیا آمد و از ابتدا در ریاضیات و علوم آموزش پیدا كرد و از راه اخترشناسی و فیزیك كسب در آمد می كرد و فقط در اوقات فراغت به فلسفه می پرداخت تا اینكه در چهل و هشت سالگی بسرای اینكه همهٔ وقتش را صرف فلسفه كند، از مشاغل علمی كناره گرفت. متأسفم بگویم كه در نتیجهٔ ایس كار، وقتی پرس در ۱۹۴۹ در هفتاد و چهار سالگی در گذشت، با فقر و بدهكاری دست به گریبان بود. او هر گر كتابی در عمرش ننوشت، و بسیاری از دست به گریبان بود. او هر گر كتابی در عمرش ننوشت، و بسیاری از شد، انتشار پیدا كرد. اما در واقع حتی امروز هنوز نوشته هایی از او شد، انتشار پیدا كرد. اما در واقع حتی امروز هنوز نوشته هایی از او هست كه به چاپ نرسیده است.

ویلیام جیمز تقریباً همسن پرس بود. در ۱۸۴۲ به دنیا آمد و مانند او در هاروارد تحصیل کرد و در پزشکی فارغ التحصیل شد. اول در همان دانشگاه کالبد شناسی و فیزیسولژی درس مسی داد، بعد استاد فلسفه شد و سرانجام استاد روانشناسی، از معروفترین کتابهایش یکی اصول دوانشناسی است (چاپ ۱۸۹۰) و بعد انواع سیر باطنی (چساپ ۱۹۹۷) و احدالت عمل [یا پراگماتیسم] (چاپ ۱۹۹۷). مسرگش در ۱۹۱۰ اتفاق افتاد. عمل [یا پراگماتیسم] (چاپ ۱۹۹۷). مسرگش در ۱۹۱۰ اتفاق افتاد. جیمز، بر خلاف پرس، در زمان حیات به شهرت بین الملی رسید. جالب توجه اینکه یکی از برادران او، رمان نویس معروف هنری جیمز بود که در بیشتر ایام زندگی احساس مسی کرد سخت تحت الشعاع برادر واقع شده است بیشتر ایام زندگی احساس مسی کرد سخت تحت الشعاع برادر واقع شده است بیشتر ایام زندگی احساس مسی کرد سخت تحت الشعاع برادر واقع شده است

سومین و متأخرترین فیلسوف بلند پایهٔ امریکایی جان دیویی بود کــه

<sup>1.</sup> C. S. Peirce, Collected Papers.

<sup>2.</sup> William James, The Principles of Psychology.

<sup>3.</sup> W. James, The Varieties of Religious Experience.

تعبیر فارسی عنوان کتاب بدایس صورت، در حقیقت، از مقولهٔ نقل بسه معنا و یسادگدار شادروان محمد علی فسروغی است. مسا ایسن بسرگردان را بسه احترام آن حکیم حفظ کرده ایسم. اگر بخواهیم لفظ بسه لفظ ترجمه کنیم، باید بگوییم «انواع وجدانیات دینی». (مترجم)

<sup>4.</sup> W. James, Pragmatism.

<sup>5.</sup> Henry James

در ۱۸۵۹ متولد شد و تا ۱۹۵۷ زنده بود و در سراسر دوران فعالیتش، در دانشگاهها - اول در دانشگاه میشیگان، بعد در دانشگاه شیکاگو و سرانجام در دانشگاه کلمبیا [در شهر نیویورك] - تدریس می کرد. کمتر فیلسوفی در هیچ زمان و مکانی به قدر او در مسائل عملی و امور همگانی تأثیر گذاشته است. فلسفه اش در آموزش و پرورش بتنهایی تأثیر جهانسی داشته است، و البته در زمینه های دیگر نیئز نفوذ او کم نبوده است، انتخاب فقط چند کتاب از انبوه نوشته های دیویی کار آسانی نیست؛ اما شاید بشود از این چند کتاب نام برد: دموکراسی و تربیت (چاپ ۱۹۲۶) و سرشت و کرداد آدمی (چاپ ۱۹۲۹) و طلب یقین (چاپ ۱۹۲۹) و

کسی که اینجا برای بحث با من دربارهٔ این هــر سه فیلسوف حضور دارد، پروفسور سیدنی مــورگن بسر<sup>ه</sup>، استاد فلسفه در دانشگــاه کلمبیا در نیویورك است.

<sup>1.</sup> John Dewey, Democracy and Education.

<sup>2.</sup> J. Dewey, Human Nature and Conduct.

<sup>3.</sup> J. Dewey, Experience and Nature.

<sup>4.</sup> J. Dewey, The Quest for Certainty.

<sup>5.</sup> Sidney Morgenbesser

## بحث

متی: اجازه بدهید بحث را با برطرف کسردن بعضی سوء تصورات در بارهٔ اصطلاح «اصالت عمل» آغاز بکنیم. ظاهر آخیلی از مسردم خیال می کنند که مراد از اصالت عمل، فلسفه ای است قدری خیام مبنی بر اینکه هسر نظریه یا مجموعه ای از تصورات که فایده ای داشته باشد یا «عمل بکند» یا بکار بیاید، ممکن است «صادق» دانسته شود. اما اصالت عمل براستی بسیار ظریفتر از این است، این طور نیست؟

مورتن بسر: گرچه قطعه هایی در نوشته های ویلیام جیمز حاکمی از اینگونه صورت بندی مسأله دیده می شود، اما همان طور که به طور ضمنی اشاره کردید، این تصور گمراه کننده است و احیاناً حکایت از این دارد که پيروان اصالت عمل همه با رهيافت جيمز نسبت بهمسأله صدق موافق بودهاند، در صورتسی کـه چنین موافقتی و جـود نداشتهاست و مثلاً پرس ایرادهای بزرگ به نظریهٔ جیمز دربارهٔ صدق می گرفت. بنا بر این، نمی شود قضیه را تعمیم داد؛ هر صورت بندی و احدی گمراه کننده خواهدبود. صفت «اصالت عملی» [یا پراگماتیك] بهمدعیات و برنامه های گوناگون اطلاق شده است؛ نظریات اصالت عملی، هم دربارهٔ اولیات (the a priori) وجود داشته است، هم در خصوص توجیهات و هم در مورد رهیافتها نسبت به سیاست گذاریهای اجتماعی و همکانی. بسیاری از این نظریهها، بـ عقیدهٔ من، از لحاظ مفهومي مستقل از هـم بودهاند و، بنا بر ايـن، فكـر مي كنم بهتر است سر رشته را در اف کار پیش کسوتهای اصالت عمل، یعنی پرس و جیمز و دیویی، پیدا کنیم. عدهای از فلاسفه ایس طرح کلی و فهرستوار را سودمند دیده اند که بگویند پرس نظریه ای بر مبنای اصالت عمل بهما ارائه داد در خصوص معنا و ایضاح بعضی از مفاهیم، و جیمز نظریهای بر

همان پایسه در زمینهٔ صدق. پرس نظریسه ای پرورش داد در بسارهٔ تحقیق؛ دیویی بعضی از جنبه هسای نظریهٔ پسرس را گرفت و بسه فلسفهٔ اجتماعی و سیاسی تسری داد. نظریه یسا رهیافت پرس در خصوص مسألسهٔ معنا، بسا نظریهٔ او در بساب اعتقاد مرتبط است. نکتسه ای کسه نسزد بسیاری کسان اهمیت دارد، پیوند برقر ارکردن بین اعتقاد و معنا و عمل و تحقیق است.

معی: شما از سه نفسر و سه موضوع عمده یاد کسردید، مسألهٔ معنا، مسألهٔ صدق و مسألهٔ تحقیق (با توجه به اینکه تحقیق هم یکی از صورتهای عمل تلقی می شود که بعداً به آن خواهیم رسید). بحث ما روشنتر خواهدشد اگر این سه نفر و این سه موضوع را از هم جدا کنیم. از پرس شروع می کنیم و از مسألهٔ معنا. دلیل این کار این است که کسی که اول اصطلاح «اصالت عمل» را به معنای فلسفی آن وضع کرد و مدلول آن را نظریهٔ خاصی دربارهٔ معنا قرارداد، پرس بود. حالا ممکن است شما مطلب را از همین جا ادامه بدهید؟

مورگنبس : قاعدهای که پرس بر پایهٔ اصالتعمل ارائه داد ایس بود: «ببینید ما تصور می کنیم چیزی کسه فلان تصور به آن تعلق می گیرد چه آثاری دارد، یعنی آثاری که بتوان تصور کرد نتایج عملی داشته باشد. تصور ما از آن آثار مساوی است با کل تصور ما از آن چیز.» امیدوارم مثالی که میخواهم بزنم در ایس زمینه سودمند باشد. اگر از شما بپرسم مقصودتان چیست که میگویید قند در آب حل میشود، ممکن است پاسخ بدهید که اگر من یا هر کس دیگری قند را در آب بریزد، حل میشود. به عبارت دیگر، چیسزی را که ممکن است اسمش را عادت بگذاریم به قند نسبت می دهید، به نحوی که اگر فلان عمل را بکنیم، آن عادت به مشاهده آشکار می شود. حالا این جمله را در نظر بگیرید: «این سفت است». جمله، جملهای اخباری است. پرس می گوید این جمله هم باید به همان نحو تعبیر شود که جملهٔ «قند در آب حل می شود» فهمیده می شد. اگر جملهٔ «این چکش سفت است» نود ما روشن باشد، خواهیم توانست جملهٔ شرطی مناسبی معین کنیم که در آن، عادت قابل مشاهدهای بهچکش نسبت داده شده باشد که آن عادت با عمل ما بکار بیفتد. بسرس مسی خواست ببیند جملههای شرطی چه مقامی دارند: یعنی، بهبیان کلی تر، میخواست

خواصی را مشخص کند که وقتی می گوییم فلان چیز فلان رفتار را بروز خواهدداد، آن خواص را به آن چیز نسبت می دهیم. توجه داشته باشید که منظور ما در اینجا دستورالعملی است که هر عامل متعقلی اگر بخواهد تصوراتش نزد خودش روشن باشد، باید از آن پیروی کند.

محی : جان کلام براستی این است که معنا همیشه باید ارتباط داشته باشد، یا قابل ارتباطدادن باشد، با چیزی که روی می دهد یا ممکن است روی بدهد، یعنی بسا با عملی که خود ما می کنیم یا ممکن است بکنیم. اصطلاح «اصالت عمل» که مشتق از واژهای یونانی به معنای کار یا عمل است، از اینجا ناشی می شود. حالا همان نکته را به وجه سلبی یا نفیاً بیان می کنیم: اگر هیچ رویداد یا مجموعه رویدادهای قابل تصوری نتواند راهی پیش پای ما بگذارد که کاربرد مناسب دو واژه را از هم تمیز بدهیم، آن دو واژه در واقع یسك معنا دارند. اگر هیچ رویداد یا مجموعه رویدادهای قابل تصوری نتواند راهی پیش پای ما بگذارد که کاربرد مناسب تن درست و نادرست واژه واحدی را از هم تمیز بدهیم، آن واژه در واقع معنایی ندارد. بسرای اینکه واژه اصولاً معنا بدهد، کاربرد مناسب آن باید، ولو به طور فرضی، بسر تفاوت چیزی دلالت بکند که قابل مشخص باید، ولو به طور فرضی، بسر تفاوت چیزی دلالت بکند که قابل مشخص باید، ولو به طور فرضی، بسر تفاوت چیزی دلالت بکند که قابل مشخص

ولی پرس بهمعنا منفرداً و جدا از هر چیزی دیگر، مثل اهل مدرسه [یا اسکولاستیکها]، توجه نداشت. دلمشغولی او بهمعنا، جزئی بسود از چارچوبی بزرگتر که توجه او را جلب می کرد. ممکن است در این زمینه چیزی بفرمایید؟

مورگنبس: پرس به ماهیت اعتقاد توجه داشت. اجازه بدهید بحثمان را راجع به معنا و ایضاح الفاظ به این رهیافت او نسبت به مسألهٔ اعتقاد ربط بدهیم. پرس استدلال می کند که اعتقاد، لااقل به تقریب اولیه، ممکن است استعدادی برای عمل یا نبوعی عادت تلقی بشود. ولسی اگر (به تقریب اولیه) اعتقاد همان عادت به عمل باشد \_ یا، به عبارت دیگر، قانونی برای ربط دادن رفتار به تجربه \_ می توانیم از اعتقاد شروع کنیم و به معنای لفظی، برسیم. چرا از بسرای اینکه جمله ای که بخواهد از مرزهای تجربه فراتر بسرود تهیی از معناست، زیرا نمی شود از بخواهد از مرزهای تجربه فراتر بسرود تهیی از معناست، زیرا نمی شود از



چ. س. پرس (۱۹۱۴ - ۱۹۲۹)

امالت عمل

آن برای نمایاندن اعتقاد استفاده کرد. البته باز تأکید میکنم که اینها همه در حکم تقریب اولیه است چون مبنای عمل ما فقط اعتقاد نیست؛ خواستها و ارزشها و ترجیحاتمان هم هست.

در زمینهٔ معنا، پرس را پدر نظریهٔ قابلیت تحقیق لقب دادهاند. البته خیلی نگرشهای دیگر هم نسبت به نظریه قابلیت تحقیق در زمینهٔ معنا وجود دارد، و بیهوده است که بخواهیم همه یا حتی بعضی از مهمترین آنها را مورد بحث قراربدهیم. نقط باید بگوییم که آن نظریهها همه متکثر و پیچیدهاند و می توانند در جهات متعدد بسط پیدا کنند. با این حال، از آنچه تا کنون گفته ایم می شود نتیجه گرفت که پرس شرط لاژم برای ذیمعنا بودن و شرط کافی برای ایضاح بعضی الفاظ را ارائه داده است.

ملی: هم در مورد اعتقاد و هم در مورد معنا، پرس نظریهای ـ یا، به عبارت دیگر، پیشنهادهایی ـ طرح می کند که ارزش و اهمیتشان از امر وسیعتری نشأت می گیرد. دلیل عمدهٔ اینکه او از ما میخواهد معانی مورد نظرمان را روشن کنیم این است که میخواهد اعتقاداتمان را روشن کنیم؛ به همین وجه، دلیل عمدهٔ اینکه میخواهد اعتقاداتمان را روشن کنیم این است که... در واقع به دو منظور چنین چیزی میخواهد؛ که هم بنیادهای شناختهایمان تحکیم شود و هم بنیادهای اعمالمان.

از اولی شروع می کنیم. نظریات پرس در خصوص معنا و اعتقاد بخشی از نظریهٔ او در باب تحقیق است، و مقصود او از تحقیق همهٔ کوششهای ماست برای سر در آوردن از جهان و کسب شناخت از هر قسم که باشد. ممکن است اشارهای بکنید که نظریهٔ او در باب تحقیق چه بود؟

مورگن بسر : تصور می کنم اینجا باید فرق بگذاریم بین نظریهٔ پرس دربارهٔ اعتقادات عادی و نظریهاش در باب تحقیق علمی. تصویری که او در موقع بحث راجع به اعتقادات عادی ارائه می دهد به این شرح است. هر وقت معلوم شود اعتقاداتمان در خسور اعتماد نبوده اند، به شك مسی افتیم. باید کاری بکنیم. باید بسرای روبرو شدن با این شك، روشی داشته باشیم. پرس چند روش در نظر می گیرد: یکی سرسختی و پا فشاری؛ دیگری استناد به مراجع و ثقات یا اتکای به نقل؛ و بالاخره سعی می کند نشان بدهد که

تحقیق، یعنی تجدید نظر در اعتقاداتمان بهوسیلهٔ تحقیق، به آن روشها برتری دارد.

وقتى مشغول تحقيق مىشويىم و فرضيههاى مختلف را امتحان میکنیم، بعضی اعتقادها را ثابت نگهمیداریم. نمی توانیم از هیمچ شروع کنیم. اما اعتقاداتی کـه در یك مورد ثابت نگـهداشتهمیشوند، در مـورد ديكر ممكن است مشمول امتحان بشوند. پس همه اعتقادها قابل تجديد نظر و محل سهو و لغزشند. بعضى از فلاسف معتقد بودهاند كه ايس رهیافت بسیار روشنگر است. اما، به هر حال، نکته ای که از نظر فلسفی در آن نهفته است باید روشن شود. پرس در واقع با این روش به جنگ برخورد دیگری با مسألهٔ شناخت رفته است که پیروان آن می گویند شناخت حقیقی باید بر پایهٔ یقین استوار باشد و پیش از اینکه مدعی شناخت بشویم، باید ثابت کنیم که جملههایی که مدعی شناختشان هستیم بهمعنای مناسبی بر جملههایی که یقیناً معلومند، پیریزی شده اند. عده ای گفته اند كمه اعتقاداتي كه هركس به صيغة اول شخص در بارة كيفيات نفساني فعلى خودش بیان میکند قابل تصحیح نیستند و پایهٔ شناختی را تشکیل میهدهند که مدعی داشتنش هستیم. پرس در این رأی شك كردهاست و این رهیافت را (که عدهٔ زیادی برچسب دکارتی به آن زدهاند) بهدلایل متعدد رد کرده است. خیلی از فلاسفه (ولی نه همه) دلایل او را قانع کننده دانسته اند. به هـ تقدير، افتخار تشكيك در [ثمربخشبودن] طلب يقين (بـ فقول جـان ديويي) و ابداع رهيافتي سودمند نسبت بهمسألهٔ تـوجيه و شناخت، ازان او دانسته شده است. البته بايد اضاف كردك به عقيده بعضى از فلاسفه پیرو اصالت عمل، نظر پرس این نیست که وقتی ما مدعی شناخت یا دانستن میشویم، امکان ندارد یقین حاصل کنیم. حتمی باید گفت چیزی از ایس قبیل لازم است تا بتوانیم توضیح بدهیم که چرا، بنا بهادعای پرس، بعضی از اعتقاداتمان را ولو موقتاً ثابت نگهمیداریم. اما باید در استعمال كلمهٔ «يقين» احتياط كنيم. «يقين» به بعضى معانى، جا براى تجديد نظر باقی می گذارد. همچنین می تو انیم درجاتمی بسرای یقین قائسل شویم. پس لازم است چیز دیگری هم اضافه کنیم، به این معنا که بگوییم حتی فلاسفه ای که در خصوص توجیه، بهنجوی که تماکنون توضیح دادهایم، بما پسرس

اصالت عمل

همعقیده اند، با وجود این استدلال می کنند که بعضی از اعتقادات به یه احیاناً آنها که بهحیات مربوط می شوند و لو قابل تجدید نظر باشند، باید بدو آ باور کردنی باشند. به نظر من، پرس اگر بود، با ایس رأی موافقت می کرد.

FYI

برخورد پرس با علوم تفاوت می کند. در آنجا مرد یا زنی را می بینیم که به جامعهٔ دانشمندان می پیوندد و وارد تحقیق - احیاناً برای نفس تحقیق - می شود و فرضیه ها را لزوماً برای اینکه مبنای عمل قرار بدهد، نمی پذیرد. در اینجا پرس با زبردستی تمام، مراحل مختلف تحقیق را تصویر می کند: مرحلهٔ ارائهٔ فرضیه های احتمالی، مرحلهٔ قیاس و سرانجام مرحلهٔ استقراه!. در مرحلهٔ اول، نظریه هایی به منظور سنجش عرضه می شود. در مرحلهٔ در مرحلهٔ قیاس، آن نظریه ها برای آزمون آماده می شود. در مرحلهٔ استقراه، نتایج آزمون مورد ارزیابی قرار می گیرد. پرس را به لحاظ آنچه راجع به هریك از این مراحل می گوید، حقاً ممکن است پیش کسوت کسانی در عصر خود ما مانند ارنست نی گل و کارل پوپر دانست.

معی: چند دقیقه پیش، شما از «لغزش» سخن گفتید که دارای اهمیت فوقالعاده است. در عصر پسرس، تقریباً همه کس شناخت علمی را کاملاً متیقن و یکسره استوار تلقی می کرد و، بهایین جهت، جایی بسرای تصحیح و تجدید نظر در آن نمی دید. پرس یکی از نخستین کسانی بود که متوجه ایسن مطلب شد و گفت که چنین نیست. البته مطلقاً اولیسن نفر نبود و چنین ادعایی هم نمی کرد، زیرا یکی دو تین بهاو تقدم داشتند که او از وجودشان آگاه بسود و به تقدمشان تصدیق می کرد؛ اما به هر حال یکی از پیشگامها بسود و، از ایس گذشته، هیچ کس قبلاً به قدر او جلو نرفته بود. پرس به وضوح شگفت انگیزی توجه پیدا کرد که کاری که ما در علوم می کنیم استفاده از به ترین نظریه موجود است تا جایی که آن نظریه

۱. نامهای این سه مرحله بشرتیب: ۱. deductive ۲ abductive .۱ ۲. inductive. مرحلهٔ اول؛ مرحلهٔ «حدس» هم گفته شده است. (مشرجم)

Ernest Nagel . Y. فیلسوف معاصر امریکایی و استاد سابق دانشگاه کلمبیا (در شهر نیویورك) که نوشته های مهم در منطبق و روش علمی از او باقسی است. (مترجم)

بکار بیاید، و بعد همینکه به مشکل برمیخوریم، سعی می کنیم نظریهٔ بهتری پیدا کنیم. اصطلاح «عقیده به لغیزشپذیبری۱» را در مدورد عمیقتریس بنیادهای علوم، او وضع کرد. ایس اندیشه به شکلهای گوناگون متحول شده و امروزه در اواخر قرن بیستم به صورت یکی از اصول قطعی و سرپیچی ناپذیر در آمده است؛ اما در زمان خود او و حتی تا مدتها بعد هنوز درست درك نمی شد. در واقع باید گفت دامنهٔ اندیشه های «امروزینی» که پرس قائل به آنها بوده، شگفت آور است، این طور نیست؟

مورتی بس : چرا، همین طور است. پرس با ایس عقیده متخالف است که می گویند نظریه را صرف ممکن است تعمیم تجربه تلقی کرد، و دانشمندان به این شرط و تنها به این شرط هر فرضیه را می پذیرند که فرضیه به تأیید برسد و مورد عدم تأیید قرارنگیرد. پرس عوامل جانبی مختلفی را که در ارزیابی نظریه دخیاند مورد تأکید قرارمی دهد. بر اهمیت فرضیه های آماری تکیه می کند و وجوب عایت ارا محل تردید می داند.

منگی: فیلسوفی که بیش از همهٔ فلاسفهٔ دیگر در پسرس تأثیسر داشت کانت بود، و این باعث این پرسش می شود که آیا پرس معتقد بود که آنچه تحقیقات ما مؤدی به اعتقاد و شناخت دربارهٔ آن می شود، جهانی مادی و دارای وجود مستقل است، مانند جهانی که پیروان امروزی اصالت واقع به آن معتقدند؟ یا او بیشتر به این نظر کانتی متمایل بود که ما خودمان تا حدی این جهانی را که مورد تجربهٔ ماست بنا می کنیم؟

مورتین بسر: سؤال شما هم دشوار است و هم مهم. من سعی میکنم در بعضی از مسائلی که بهمیان میآید، بحث کنم.

عدهای از فلاسفه (که اسمشان را میگذاریم پیروان افراطی اصالت و اقع) استدلال میکنند ـ یا بظاهر چنیسن استدلال میکنند ـ کـه مـا هرگز ممکن نیست به چگونگی و اقعی اشیاء و امور پی ببریم، زیرا نظریه های ما به خودمان بستگی دارند اما چگونگی چیزها به ما و ابسته نیست. به نظر من، [پرس اگر بسود] ایس نحوهٔ برخورد یـا مدعا را نه فقط بیفایده، بلکه بیمعنا می دانست و حاضر نبود و جود هیچ امر ناشناختنی را بپذیرد. بنا بر این،

<sup>2.</sup> determinism

در اینجا او ظاهر آ از کانت ـ یـا دست کم از یکـی از تعابیر آرای کانت ـ هم جلوتر می رود. البته پرس در بارهٔ امـر محقق یا واقعی صحبت می کند. امـر واقعـی راهنمای تحقیقات مـاست؛ اما برای اینکه چیزی در بارهٔ آن بدانیم، باید بـهنظریهها و به آزمون نظریهها متوسل بشویم و، باصطلاح، هر اعتقادمان را به محك اعتقادهای دیگرمان بزنیم.

البته پرس به همین اکتفا نمی کند و باز هم ادامه می دهد. رهیافت او نسبت به مسألهٔ تحقیق، رهیافتی اجتماعی است. نظریه ها را جامعهٔ محققان به آزمون می گذارد. این حاکی از بارقهٔ حدس یا درك مستقیمی از امر واقعی یا واقعیت امور است، به این معنا که واقعیت امور، مستقل از هر عامل منفرد بتنهایی و در دسترس همگان است. پرس در آثاری که بعد آنوشته است، شرحی در خصوص ادراك حسی می دهد منطبق با این نظر که در جریان ادراك حسی، ما با واقعیت امور نوعی تماس برقرار می کنیم. با این حال، اگر بخواهیم بدانیم که واقعیت امور چیست، باید به نظریاتمان رسیدگی کنیم. اما وقتی که رسیدگی می کنیم، می بینیم چاره نداریم جرز رسیدگی کنیم، اما وقتی که رسیدگی می کنیم، می بینیم چاره نداریم جرز رسیدن به این نتیجه که، به گفتهٔ یکی از فلاسفه، واقعیت امور بی شکل و رسیدن به این نتیجه که، به گفتهٔ یکی از فلاسفه، واقعیت امور بی شکل و بی نظم است.

توجه داشته باشید که پرس نه تنها ادعا می کند که واقعیت راهنمای تحقیقات ماست، بلکه مدعی است که هر چه بخواهیم در بارهٔ آن بگوییم باید در نظریاتمان قابل بیان باشد. او قبلا تأکید کرده بود که نظریه ها قابل تجدید نظرند؛ حالا می خواهد این رأی مبتنی بر شعور عادی را تبیین کند که بعضی از اعتقادها راستند. جملهای ممکن است هم راست باشد و هم قابل تجدید نظر. به هر حال، امکانی هم باید بسرای بحث در بارهٔ راستی یا صدق در نظر بگیریم.

متلی: خوب، پس هر چه بخواهیم در بارهٔ واقعیت بگوییم باید در قالب نظریاتمان قابل بیان باشد. ولی آیا فکر نمی کنید قول به چنین چیزی مساوی است با عقیده به اینکه امکان ندارد به منظور مقایسهٔ مستقل تصوراتمان با واقعیتی که جدا از آنهاست، هر گز بتوانیم از چارچوب آن تصورات بیرون بیاییم؟

مور تنبر : بنا به استدلال پرس، مي تو انيم در بارهٔ صدق اعتقادات

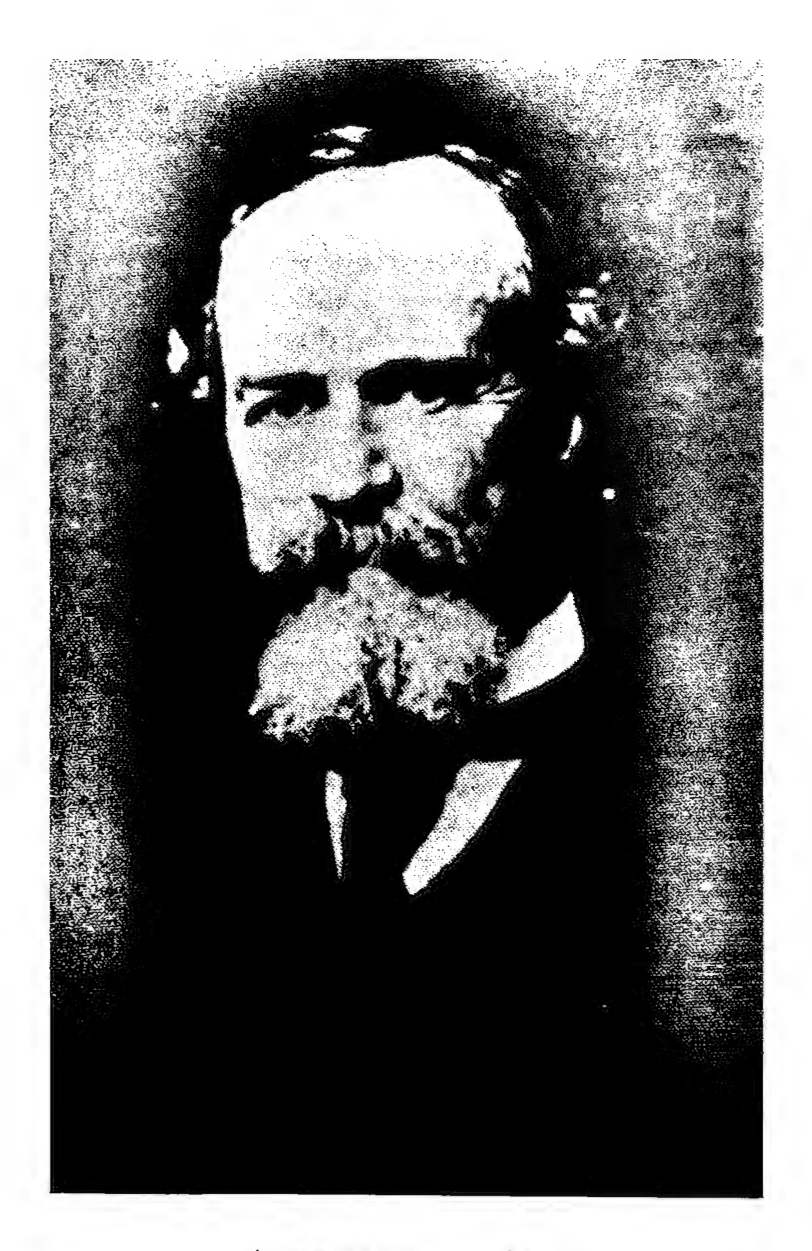
به نحوی صحبت کنیم که به نظریهٔ او در خصوص تحقیق و فق بدهد. قلو به به اینکه فلان اعتقاد یا فلان گمان صادق است، مساوی است به اینکه بگوییم اگر تحقیق ادامه پیدا کند، آن اعتقاد یا گمان حتماً پذیرفته خواهد شد. البته در این لحظه ممکن است اعتقادی را صادق بدانیم که بعداً از بوتهٔ آزمون سربلند بیرون بیاید و از جمله گمانهایی باقی بماند که حتماً پذیرفته خواهدشد. ولی حالا سؤال دیگری پیش میآید. از کجا بدانیم که تحقیق ادامه پیدا خواهد کرد؟ امیدواریم ادامه پیدا کند؛ اما امید ما ممکن است برآورده نشود. یکی از دلایلی که پرس به نظریهٔ ایده آلیسم [یا اصالت معنای] عینی، روی آورد، پاسخ گفتن به همین مسأله بود. جهان، به معنای خاص و مناسبی، ذهنی و نفسانی است و به مرور زمان به صورت معنای خاص و مناسبی، ذهنی و نفسانی است و به مرور زمان به صورت قرار بگیرد که بین نشو و نمای جهان و تحول نظریات ما هماهنگی و جود دارد، همین نظر نسبت به جهان است. بنا بر این، پرس در صدد برآمد که بین نظری ماش در بارهٔ تحقیق و نظریه اش در خصوص جهان شناسی رابطه بین نظریه اش در بارهٔ تحقیق و نظریه اش در خصوص جهان شناسی رابطه بین نظریه اش در بارهٔ تحقیق و نظریه اش در خصوص جهان شناسی رابطه بین نظریده اش در بارهٔ تحقیق و نظریه اش در خصوص جهان شناند.

تفاوت جالب توجه دیگری هم بین پسرس و پیروان بعدی اصالت عمل وجود دارد. پسرس سعی داشت مقولاتی را مشخص کند که تصور می کرد می تواند قابلیت انطباقشان را با تجربیات ما یا با هر تجربهٔ ممکن الحصول نشان بدهد. همچنین سعی داشت نشان بدهد که ایدن مقولات در ادراك حسی متجلی می شوند. نظریات پرس در این امور، مورد خود گیری پیروان بعدی اصالت عمل واقع شد.

هگی: چون از حالا شروع کردهایم که به بعد از پسرس اشاره کنیم، اجازه بدهید علناً ویلیام جیمز هم وارد بحث بشود. پرس و اضع اصطلاح «اصالت عمل» بود، اما جیمز با کتابی که به نام ۱صالت عمل نوشت و در ۷ مه ۱ انتشار داد، باعث آشنایی عموم طبقهٔ تحصیلکرده با ایس مکتب شد. بفرمایید که موضوعات عمدهٔ آن کتاب چه بود.

مورتین بسر: کتاب، کتابی بسیار پر مغز و غنی است. در ابتدا،

<sup>1.</sup> objective idealism



ويليام جيمز (١٩١٠-١٨٢)

بعضی از فلسفه های سنتی مورد انتقاد قرارمی گیرند به ایسن دلیل که به روشن کردن مسائل دامنگیر افراد نسل جیمز ربطی ندارند و به دست و پنجه نرم کردن با آن مسائل و بخصوص مسألهٔ سازگاری علم و دیس کمکی نمی کنند. از این گذشته، جیمز از بعضی از آن فلسفه ها به جهات عملی انتقاد می کند و می گوید پارهای از آنها مانعة الجمع بنظر می رسند در حالی که واقعاً چنین نیستند و با داده های واحد منافات ندارند و همه، از نظر عملی، همان نتیجه را می دهند. بنا بر این، جیمز بسر می خورد به مشکل انتخاب بین نظریات متفاوت، و شیوه هایی را بر پایهٔ اصالت عمل در نظر می گیرد برای برخورد با مسأله تغییر مفاهیم و صدق. به نظر بسیاری از فلاسفه، آنچه فهم آن اهمیت دارد این است که جیمز همیشه اینگونه مسائل را از دیدگاه عامل می سنجد.

اجازه بفرمایید قدری به تفصیل بیشتر صحبت کنیم. رهیافت جیمز دست کم دارای سه جنبهٔ قابل تمیز است. او بتکرار می گوید که عامل، صرفا ناظر یا تماشاگر صحنهٔ جهان نیست و، مانند بازیگر نمایشنامه، در جهان حضور دارد. بعد دربارهٔ واقعیت دگر گونی و تصادف که حقیقتاً یا ظاهرا مورد قبول اصحاب نظریههای رقیب نیست، به تفصیل بحث می کند. پیداست که جیمز تصور می کند نظریه فقط با استناد به واقعیات ساز گار است، ولی می گوید تبعیتش از آن نظریه فقط با استناد به واقعیات توجیه نمیشود و، باصطلاح، میلی هم باید در او باشد که واقعیات را به ایس نحو خاص تعبیر کند و معتقد است دیگران هم بایستی به میلهایی که در خودشان می بینند اعتراف کنند. جیمز وجود هیچ جهان پیشساخته ای را قبول ندارد و می گوید فعالیت شناختی و نظری ما موجب نحوهٔ خاص سخن گفتنمان دربارهٔ جهان می شود. ممکن است حتی از ایس حد هم جلوتر برویم و بگوییم قالب و شکل مفهومی [و افتزاعی] واقعیت اشیاء و امور جهان میکن نیست از آنها سلب شود.

جیمز همچنین دربارهٔ انتخاب یا تصمیم عقلانی صحبت می کند و آنچه را در خصوص عقلانیت گفته، به ارادهٔ معطوف به اعتقاد ورزیدن ربط

<sup>1.</sup> the will to believe

می دهد. این سومین موضوعی است که به آن برمه یخوریم و در اینجما فقط باختصار طرح کلی آن را بیان می کنیم. عده ای از فلاسفه اصر ار دارند که عامل متعقل آنچنان کسی است که شدت و ضعف اعتقادش را با قوت و ضعف شواهد وفق بدهد. هر چه شواهد قدویتر باشند، اعتقاد او شدیدتسر است و هر چه شواهد ضعیفتر باشند، اعتقاد او هم ضعیفتر می شود. اسم چنین فیلسوفی را شناختگرای محض می گذاریم. جیمز غالباً شناختگرای محض را تخطئه می کند و دلیل می آورد که چنین کسی درست نفهمیده ک عقلانیت یعنی چه. تا وقتی که هدفها و خـواستهـا و تـرجیحات عامـل را نسنجیدهایم، نمی توانیم راجع به عماقل بسودن او صحبت کنیم. وانگهدی، عامل، بنا بــهاستدلال جيمز، ممكن است عاقــل دانسته شود ولــو بـهشيوة مورد نظر شناختگرای محض عمل نکند. جیمز می گوید عاملی را در نظر بگیرید که باید تصمیم بگیرد «الف» را باور کند یا «نقیض الف» را. در این عامل ارادهای معطوف بهاعتقاد ورزیدن یا باور کسردن یکی از این دو وجود دارد، منتها شواهد متساویاً مؤید هر دو شق است. چرا عامل بایــد تصمیم را به تعویق بیندازد؟ چرا باید بگوید «نمی دانه» و در این حالت بماند؟ جیمز می گوید عامل در چنین مواقعی حـق دارد «الف» را باور کند يا «نقيض الف» را و احتمالاً بـا رجـوع بـهعوامـل غيرشناختي مختلف، دست به این کار خو اهد زد. توجه داشته باشید که غیرض من در اینجا فقط طرح موضوع است و فعلاً ميسر نيست وارد تفصيل آن بشوم، اما ضمناً باید اشاره کنم که در حالت مورد نظر جیمز، حرف او بر سر تصمیم به عمل است نه تصمیم به باور کردن یا اعتقاد ورزیدن، و البته برای سنجش عقلانی بودن عمل، هم اعتقاد باید مد نظر باشد و هم سودمندی. بسیاری از پیروان اصالت عمل از حد جیمز هم پا فراتر می گذارند و در رد مدعای شناختگرای محض گوشزد می کنند که حتی دانشمندان هم در علوم به رسیدگی بهشواهد محض اکتفا نمسی کنند. دانشمندی که بخواهد تصمیم بگیرد آیا فلان نظریه به آزمودن می ارزد یا نه، اول می سنجد که آیا آن نظریه فلان مقاصد را برآورده می کند یا نه و مثلاً آیا از جهت بیان

<sup>1.</sup> simple cognitivist

اسباب و علل، ارزش یا محتوای بالقوهاش از نظریهٔ رقیب بیشتر است یا نه، و بعد پس از سنجیدن اینگونه مقاصد شناختی، تصمیم به پذیرفتن یا نپذیرفتن نظریه می گیرد.

متحی: پس معلوم می شود که آنچه به تعبیر خام و ابتدایی بعضی از منتقدان، نظریه ای تلقی شده مبنی بر محق بودن ما به باور کردن هر چیزی که به سود و مصلحتمان باشد، در واقع چیزی است بسیار بسیار ظریفتر. اولا و مقدم بر هر ملاحظهٔ دیگر، نظر جیمز این است که اعتقادات ما باید با شواهد موجود سازگار باشند، و اگر شواهد قویتری در تأیید نظریه ای نسبت به نظریه های رقیب و جود داشت، عقلا چاره نداریم جز اینکه آن نظریه را ترجیح بدهیم. فقط جایی که سر جمع شواهد متساویا موید هر دو نظریه باشد، رواست که ملاکهایی غیر از شواهد موجود به حساب گرفته شود. جیمز می گوید که در اینگونه مواقع، راه عقلانی این است که نظریه دارای نتایج پربارتر را انتخاب کنیم.

جیمز این طبور نشان می داد که اندیشه های دیگران و بخصوص پرس را بسط می دهد و می پروراند. ولی خود پرس تا چه اندازه با نظریه های جیمز موافق بود؟

مورتحن بسر : وقتی کتاب اصالت عمل منتشر شد، پرس نامهٔ تبریکی به جیمز نوشت و سخت از آن کتاب ستایش کرد. ولی اختلافاتی هم با جیمز داشت که بعداً در درسهایش بر آنها تباکید می کرد و حتی بسرای اینکسه نظریاتش از جیمز متمایز باشد، می گفت من «عملیت» را اصل قرار می دهم البه تفکیك از جیمز که عمل را اصیل می دانست]، و عقیده داشت که جیمز بیش از حد پیرو اصالت تسمیه و پدیدار گراست . به نظر پسرس، اقدوال قانون گونه ، جملههایی نیستند کوتاه شده در بارهٔ رویدادها یا تجربهها مثلا از این قبیل که: «الف ۱ روی می دهد، ب ۱ به دنبالش می آید؛ الف ۲ روی می دهد، ب ۳ به دنبالش می آید؛ الف دنبالش می آید، الف می آید، الف سر روی می دهد، ب ۳ به دنبالش می آید، الف دنبالش می آید، الف گونه می دهد، ب ۳ به دنبالش می آید، الف می آید، الف می آید». همهٔ اینها جملههایی است در بارهٔ اینکه چه دوی خواهد

۱. به تعبیر انگلیسی، می گفت من pragmaticist هستیم (نه pargmatist). (مترجم)

<sup>2.</sup> nominalistic 3. phenomenalistic

داد: یعنی اقوالی شرطی که، به عقیدهٔ پرس، به هیچ قولی دربارهٔ آنچه فعلا هست قابل تحویل و برگرداندن نیست. به نظر عده ای، بهتریس راه فهم پرس این است که توجه کنیم او دربارهٔ امکان مینسی امکانهای فعلیت نیافته می کند، نه راجع به آنچه بالفعل هست.

مگی: دفعهٔ اول که من پرس و بعد جیمز را خواندم، برداشت آنسی و شاید زیادی ساده ام ایسن بود که پسرس فلسفهٔ اصالت عمل را مسلاك معنا می داند و، از این جهت، رهیافتی بسیار پربار انتخاب کرده است، در حالسی که جیمز می خواهد اصالت عمل را به صورت نظریه ای دربارهٔ صدق بپروراند و این قانع کننده نیست.

مور گن بسر: جیمز در بعضی از نوشته هایش این قضیه را در نظر می گیرد که: «راست است که واقعیات چنین و چنان است»؛ بعــد مــیپرسد که آیا این قضیه واقعماً معنایی علاوه بر ایس دارد که صرفاً به «چنین و چنان» واقعیات محض حکم کنیم ۹ شاید بشود در اصلاح مسأله این طور گفت که جیمز مسیپرسد آیا عملاً فرقسی هست بین «الف» و «الف راست است»؟ و اگر هست، این فرق عملی [یا پراگماتیك] چیست؟ ظاهـر آ جیمز فقط یك فرق می بیند و آن اینكه، به گفتهٔ او، «راست است» محمولی است به منظور ارزش گذاری ب «راست است» مساوی است با آنچه باور کردنش خوب است. مقصود او بظاهر ایس است که می شود راستی یا صدق را مساوی با تحقیق گرفت و گفت که آنچه به تحقینی رسیده یا محقق شده،، باور کردنش خوب است. (البته او در نوشتههای دیگرش صدق را مساوی با ترضیهٔ خواستها قرار میدهد). به هر حال، انگیزه و استدلال هر چه باشد، جيمز بر پايهٔ اصل تحقيق، بهمسألهٔ صدق نگاه مي كند و صدق و تحقيق را یکی میداند و مقصودش ظاهر آ این است که عامل می تواند با عمل کردن روی هر فرضیه، دربارهٔ آن بهطور جامع و مانع تحقیق کند. البته اشکالاتی هم بهدلایل مختلف به او و ارد کرده اند؛ یکی اینکه مسألهٔ صدق از چنین راهها حذف شدنی نیست، و دیگر اینکه عامل نمی تواند بـهطور جامـع و

١. يعنى بدون حكم كردن بهصدق آنها. (مترجم)

۲. یا محمولی است تقدیری (evaluative predicate). (مترجم)

<sup>3.</sup> verification

<sup>4.</sup> the verified

مانع دربارهٔ هیچ فرضیه ای تحقیق کند. بعضی اوقات، جیمنز علاوه بسر تحقیق، مسألهٔ ترضیهٔ خواستها را هم وارد بحث می کند، زیسرا ممکن است چنین گفت که اگر فسرضیه ای خواستهای ما را ارضا کند، باور کردنش خوب است. اما بسیاری از پیروان بعدی اصالت عمل مانند دیویی، از این جهت هم از جیمز انتقاد کرده اند.

مگی: من میل دارم در اینجا دیویی را به میدان بحث بیاورم، اما پیش از کنارگذاشتن جیمز، لازم است چند کلمهای هم در ستایش جیمز بهدلیل هنر ادبیش بگوییم که تا به حال اشارهای به آن نکرده ایم. در سراسر تاریخ فلسفه، صدای سخن جیمز یکی از متشخص ترین و ممتاز تحرین و گیر اترین صداهاست. از لحاظ نفاذ و تأثیر و هیجان بر انگیربودن کلام و کار برد مجازهای بر خلاف انتظار و شگفتی آفرینی، جیمز به هیچ و جه کمتر از هنرمندان خلاق نیست. ظریفی گفته است که وقتی به کتابهای او و برادرش هنری جیمز نگاه می کنید، می بینید کسی که ذوق فطری داستان نویسی دارد ویلیام است و کسی که فطر تا فیلسوف است هنری جیمز. اگر بحث ما باعث بشود که کسی به سراغ خواندن کتابهای ویلیام جیمز برود، بردتی فوق العاده نصیبش خواهد شد.

مورگن بسر: ممكن است من اینجا چیزی اضاف کنم؟ به نظر هنه هر سه نفری که بحث دربارهٔ آنهاست کسانی هستند از جهاتی برجسته و شایستهٔ احترام خاص. پرس شخصیتی اعجاب انگیز است: ببینید دربارهٔ چه مسائل عظیم و متنوعی بحث مسی کند: منطق، تحقیق، بعضی اندواع ما بعدالطبیعه و و و و و و بیجهت نبوده که او را لایب نیتس امریکا لقب داده اند.

متی : وقتی برای اطلاع از تاریسخ تولد و مسرگش به آخریس چاپ دایرة المعادف بریتانیکا مراجعه می کردم، دیدم آنجها نوشته انه : «اکنون او را مبتکر ترین و پرهنر ترین متفکری می شناسند که تاکنون از قارهٔ امریکا برخاسته است.»

 در می آورد. از این گذشته، به اینهمه مسوضوعات مختلف تسوجه داشت ر مردی بسود آزادیخ و مهربان. برترانه راسل در تادیخ فلسفهٔ غرب می گوید که آنقدر برای دیویی احساس احترام و ستایش می کند که متأسف است از اینکه بناچار باید با نظریاتش مخالفت کند

معمی: در زمانی که تادیخ فلسفهٔ غرب برتراند راسل نوشته و منتشر می شد، تنها فیلسوفی که حیات داشت و فصل جداگانه ای در آن کتاب بــه او اختصاص پیدا کرد، دیویی بود. حالا اجازه بدهید او هم بهطور کامل وارد صحنهای بشود که خطوط پیرامونی آن در بحث ما تـرسیم شدهاست. تا اینجا همهٔ توجه ما بهپرس و جیمز بود و اینکه این دو چگونـه سعی در اصلاح روشهایی داشتند که انسان، خواه در زندگی عادی و خواه بهنجو سازمان یافته تر از راه علوم، به وسیلهٔ آنها موفق به کسب شناخت و فهم تازه دربارهٔ محیطش می شود. همچنین از ایسن مقوله صحبت کردیم که چگونه آن دو با این کار، در گیر مسألهٔ ایضاح مفهوم دلالت و مفهوم صدق شدند و در صدد پی بر دن به این مطلب بر آمدند که کار کرد صحیح آن مفاهیم در چارچوب برداشتی مجموعی از مسألهٔ تحقیق ـ خواه در زندگی عادی و خــواه در فعالیت علمــی ــ چیست. آنچه دیویی را نیز مــانند پــرس بــه جالب ترین کارش برانگیخت، ملاحظات مربوط به علم بود. توجه دیویدی بهاین واقعیت جلب شد که افراد آدمی در سیصد چهارصد سال گذشته بزرگترین موفقیتها را در علم و تکنولوژی بدست آوردهاند. بیشترین و مو ثقترین شناختها و بیشترین و محکمترین چیر گیها بـر طبیعت را ما در آن زمینه کسب کرده ایم. بنا بر این، دیویی وادار بهطرح این پرسش شد که چه چیز در فعالیت علمی باعث این موفقیت شگفت آور و ایدن نتاییج عالمی و عجیب میشود؟ آیا چنین چیزی را میشود با موفقیتی مشابه بــر سایــر زمینه های فعالیت انسانی هم منطبق کرد و در آنها بکار بست؟

مورگن بسر: پاسخ دیویی به این پرسش کامل نیست و تنها بخشی از مسأله را در بر می گیرد. می گوید نهادهای علمی مدورد پشتیبانی جامعه واقع شده اند چون یکی از موفقیتهایشان این بوده است که به مردان و زنان امکان داده اند در دنیا احساس آسایش و امنیت بیشتر کنند. عامل و حدت بخش در علم، روش آن است، و همین سبب ثبات آن شده است. دانشمندانی که با



جان ديويي (۱۹۵۲–۱۸۵۹)

هم اختلاف نظر داشته باشند، می توانند برای حل اختلافاتشان به یك روش مشترك استناد كنند. البته بعضی از دانشمندان ممكن است كارشان با قواعد یا هنجارهای علمی وفق ندهد؛ ولسی در ایسن صورت مسی شود از آنیان بیا استناد به همان قواعد انتقاد كرد. بدون شك، بیش از اینها مسی شود دربارهٔ استناد به همان قواعد انتقاد كرد. بدون شك، بیش از اینها مسی شود دربارهٔ تحقیق و طلب یقین لست كه چنین كاری بكند. ولسی رویهم رفته او به تحقیق توجه دارد نه به تحقیق علمی بتنهایسی. البته ممكن است بپرسیم كه آیا علم بقایی خواهد داشت یا نه؛ ولی به مجرد طرح ایسن سؤال ممكن است ناگزیر از طرح سؤالهای دیگری دربارهٔ موجه بودن استقراء شویم كه دیویی از ورود به آنها پرهیز دارد (گو اینكه بعضی از بحثهایش در كتاب دیویی از ورود به آنها پرهیز دارد (گو اینكه بعضی از بحثهایش در كتاب تجربه و طبیعت با این مسأله مرتبط است). با ایسن حال، اگر استقراء را قبول داشته باشیم، می توانیم برای توجیه تعهدمان به علم، به تجربه همای قبول داشته باشیم، می توانیم برای توجیه تعهدمان به علم، به تجربه همای معرفت، قدرتی بیش از رقیبانش دارد.

می تصور می کنم مهمترین نکتهای که باید در مورد عقیدهٔ دیویی د و عقیدهٔ همهٔ پیروان اصالت عمل دربارهٔ علم متذکر بشویم، پویایسی آن است. دیویی علم را مجموعهای از شناختهای موثق و دگرگونی ناپذیر تلقی نمی کند که هرچند یکبار، یقین جدیدی به آن اضافه شود. او علم را فعالیت می داند به معنای جریان پی بردن به امور و و، به ایس جهت، دائماً واژهٔ «تحقیق» [یا «پژوهیدن»] را بکار می برد و با آنچه عدهای اسمش را نظریهٔ «نظاره گری» در زمینهٔ شناخت گذاشته اند سخت مخالف است. فلاسفه متأسفانه غالباً بنحوی در خصوص «ذهن یا شناسندهٔ مناظر» صحبت کرده اند که گویی ما از جهان اعیان و اشیاء جداییم و از بیرون به آن نگاه می کنیم؛ مثل اینکه ما این طرفیم و جهان آن طرف و از دور از طریق مشاهده، چیزهایسی از روی آن می خوانیم و شناخت حاصل می کنیم. دیویی می گوید چنین الگویی از بیخ و بن دروغ و گمراه کننده است. واقعیت بکلی غیر از این است. ما موجودات انداموار زنده ای کننده است. واقعیت بکلی غیر از این است. ما موجودات انداموار زنده ای

<sup>1.</sup> J. Dewey, Logic: the Theory of Inquiry.

هستیم و در محیطی بسرمی بریم که بالاترین نگرانی ما در آن، زنده ماندن و بقاست. یکی از مهمترین مکانیسمها و بسا مهمترین مکانیسمی که برای زنده ماندن و بقا در اختیار داریم، شناخت و دانش است، چون از طریق شناخت موفق به فهم محیطمان می شویم و وقتی محیطمان را فهم کردیم تا اندازه ای بر آن مسلط می شویم. پس حقیقت این است که ما هم بخشی از خمیره و جوهر جهانی هستیم که سعی در فهم و شناخت آن داریم، و کسب شناخت برای ما مهمترین امور و گاهی حتی مسألهٔ مرگ و زندگی است. چه بخواهیم و چه نخواهیم، همیشه ناچاریم بر پایسهٔ موثقترین اعتقادهایی که به هم می رسانیم عمل کنیم، ولو بسیاری از آن موثقترین اعتقادهای که به هم می رسانیم عمل کنیم، ولو بسیاری از آن اعتقادها ناقص و نارسا باشد. فهم و شناختمان را سعی داریم در گیر و دار چنین وضعی افزایش بدهیم. شناسندهٔ آرزومند، موجود زندهٔ اندامواری چنین وضعی افزایش بدهیم. شناسندهٔ آرزومند، موجود زندهٔ اندامواری

در اینجا بی مناسبت نیست این قضیهٔ بسیار پر اهمیت را هم یادآوری کنیم که شورش بسر سنت و مکتب دکارت ظاهر آتا کنون یکسی از بسر جسته ترین ویژگیهای فلسفهٔ قرن بیستم بوده است. پیروان امریکایسی اصالت عمل، فرگه و پیروان او، هایدگر و پیروان او، ویتگنشتاین بعدی و پیروان او و (شاید از همه بیشتر) پوپر و پیروان او، همه دارای این صفت ویژه بوده اند... مدتهای مدید اختلاف سنت و اصطلاح، این حقیقت را از بیشتر فلاسفهٔ متخصص پسوشیده نگهمی داشت که اهل اصالت عمل در امریکا و هایدگر و ویتگنشتاین، گرچه همه عمدتاً بدون توجه به یکدیگر بسه کار خودشان مشغول بوده اند، در واقع با بعضی از همان مسائل بنیادی سر و کار داشته اند، و مهمتر اینکه، در اساس، بعضی از حرفهایشان دربارهٔ آن مسائل یکی است. ظاهراً عدهٔ زیادی هنوز هم از این واقعیت غافلند، هر چند آگاهی به آن در حال سرایت و افزایش هم از این واقعیت غافلند، هر چند آگاهی به آن در حال سرایت و افزایش

باری، برگردیم به آخرین نکته ای که دربارهٔ اهل اصالت عمل می گفتیم. در فلسفهٔ اصالت عمل، امور تقریباً همیشه از دیدگاه عامل دیده می شود و، به نظر من، خود این مهمترین بینشی است که آن فلسفه به ارمغان آورده است، به این معنا که شناخت ذاتباً با عمل پیوستگی

دارد و ملاك معنا و مـلاك صـدق، لازم است بنحوى بـا عمـل و فعاليت مرتبط باشد.

مورقی بسر : کسانی هستند که در شناخت شناسی یا بحث معرفت، شناخت را مستقل از نقش آن در تحقیق به منظور چاره جویسی در نظر می گیرند. دیویی با چنین کسان مخالف است و می گوید شك باعث تحقیق می شود و اگر در نتیجهٔ تحقیق به شیوهٔ درست، چاره ای برای فلان مشکل بدست بیاید، گرفتن آن نتیجه مساوی است با تقریر خبری متیقن و مستدل. البته کسی که تحقیق می کند، وقتی آن نتیجه را گرفت، حکم به صدق آن می کند، ولی برای این کار لازم نیست صدق را قابلیت تقریر خبر به نحو می متیقن و مستدل تعریف کند، تحقیق به را هنمایی اندیشه و تصور پیش می رود؛ متیقن و مستدل تعریف کند. تحقیق به را هنمایی اندیشه و تصور پیش می رود؛ اما تصور فقط بر نامه ای است برای عمل و، از لحاظ مفهومی، رخنه ای بین اندیشه و عمل نیست.

در مورد تحقیق علمی، ممکن است بخواهیم از ایس هم جلوتسر برویم و بگوییم علم نتیجه میدهد چون راست است، و راست است چون قضایایش با چگونگی واقعی جهان مطابقت دارند؛ اما بههیچ وسیله ممکن نیست از عقاید جاری خودمان جدا شویم و بهدنیا از بالا نگاه کنیم. به علم متوسل می شویم تا چیزی در خصوص چگونگی جهان بهما بگوید چون نمی توانیم مستقلا به جهان دسترس داشته باشیم. به هیچ طریق نمی توانیم عقایدمان را دربارهٔ جهان بدون توسل به سایسر عقاید توجیه کنیم. چیزی که جایز است بگوییم این است که مردان و زنبان ایس طور عمل می کنند و به این عقاید پای بندند چون با جهان در گیرند، و دیویی در در سهای مختلفش راجع به کنش و واکنش بین انسان و طبیعت، سعی کرده است مشخص کند که غرض از این امر چیست. وقتی به کاری که گفته شد دست می زنیم، از علم ـ شاید به منظور توضیح و تبیین ـ استفاده می کنیم، اما نمی شود گفت که این کار، راهی برای توجیه علم است.

متحی: دیویی کسب شناخت را نوعی فعالیت اجتماعی تلقی می کرد. یکی از پیامدهای این تلقی این بود که او علاقهٔ خاصی به نهادها پیدا کرد. البته جهات دیگری هم بود، از جمله اینکه او تصور می کرد دلیل عمدهٔ اینهمه کامیابی علم این است که انتقاد را نهادی کرده

است. ممکن است چند کلمه ای هم دربارهٔ برخورد ویژهٔ دیویسی با نهادها بفرمایید؟

مورتن بسر: شيوهٔ برخورد ديويسي با نهادها حاوي چند موضوع اصلی است. اولاً ، به عقیدهٔ او ، ممكن است برای فهرست كردن نیازها یا غریزههای مشخصی که نهادهای اجتماعی مشخص برای ترضیهٔ آنها بوجود آمده اند، هیچ رأهی وجود نداشته باشد؛ ممکن بود نهادهای اجتماعی دیگر هم بههمین خوبی از عهدهٔ ترضیهٔ آن نیازها و غرایز برآیند. غالباً نیازها را با توجه بهترتیبات نهادی مشخص میکنند و مثلاً می گویند همهٔ ما به كار و شغل نيازمنديم. از ايس گذشته، چنانك همه مىيدانيم، تىرتيبات نهادی کیفیت نیازها را تغییر میدهند، و بسیار پیشمی آید که نهادها نیازهای تازه بوجود می آورند. نیاز به غذا یکی از نیازهای اساسی است؛ اما در مقام بیان علت نمیشود گفت که هیچ نهاد مشخصی بهمنظور ترضیهٔ این نیاز بوجود آمدهاست. پس باز بر میخوریم بهاینکه سایسر ترتیبات نهادی هم ممکن بود به همین خوبی این نیاز را بر آورند. پیداست که مردم بههر غذایی نیازمند نیستند؛ بعضی انواع خاص غدا را میخواهند و بسه آن نیاز دارند و غذاهای دیگر را رد می کنند. علت این کارشان را باید بـا درنظر گرفتن شیوهٔ زندگی و معاششان جستجو کنیم. موضوع دوم اینکمه در هر زمان ممکن است نهادهای از لحاظ اجتماعی مقبول مورد انتقاد قرار بگیرند زیرا نیازهای اجتماعی پذیرفته شدهای را که مدعمی بر آوردنشان هستند، بسراستی ارضا نمی کنند. دیویسی غالباً از نهادهای امریکا بسه همین دلیل انتقاد می کند و خواستار نهادهای اجتماعی جدیدی می شود برای ترضیهٔ نیازهای اجتماعی پذیرفته شده. در بعضی از نظریهها سعی کرده اند با استناد به نظریه ای دربارهٔ طبیعت انسانی ترتیبات نهادی موجود را توجیه کنند و بگویند بقای نهادها لازم است چون افراد انسانی ایس طورند که هستند، و بهدلیل این واقعیت، وجود فدلان نهاد ضروری است. دیویی چندان ارزشی برای اینگونه نظریهها قائل نیست و می گوید مردان و زنان بهدلیل فرهنگشان و بهدلیل ترتیبات نهادی موجود که همه قابل تغییر است این طور عمل می کنند و، بنا بر این، باید در این بحث کنیم کــه مردم توانایی چه کاری را دارند.

دیویی منکر جنبه های دگرگونسی ناپذیر زندگسی انسانی نیست، منتها می گوید هیچ راهی که بهتر از همهٔ راهها باشد بسرای رو بسروشدن با آنها وجود ندارد. مشكل هميشه اين مشكل مشخص است كه چگونه باید با ترتیبات جماری برخورد کرد، و هیچ مانعی ندارد که بحث و مناظره در این باره، عقلانسی و عقلایی باشد. با این ملاحظه میرسیم به آخرین نکته. دیویــی در دوگانگــی واقعیت و ارزش [یعنـی آنچـه هست و آنچه باید باشد] تردید داشت، یعنی مدعای کسانی که می گویند امور واقعی را میشود به نحو عقلانی مورد بحث قرارداد ولی در بارهٔ ارزشها نمیشود به این شیوه بحث کرد، و پیش از شروع بحث عقلانسی دربسارهٔ ارزشها یا اقدام به سنجش و تأمل عقلانی، باید در خصوص ارزش ذاتسی داوری کرد و آن داوری را ثابت نگاه داشت. استدلال دیویی این بود که ما نه فقط ممكن است در بارهٔ مقاصد و غايات تأمل كنيم، بلكه در جريان تأمل امكان دارد عقايدمان را نسبت به آن غايات تغيير بدهيم. او بارها سعی میکند مشابهتی پیدا کند بین نحوهٔ تأمیل دانشمندان و نحیوهای کمه مردم عادی می توانند بـر حسب مـوازین عقلی تأمـل و تعمق کننــد و در مورد ارزشها بهنتایج عقلی برسند، و غالباً در بارهٔ دانشمندی کــه بتنهایــی مشغول تأمل است صحبت ملى كند. تحليل او از روش تلأمل و سنجش عقلانی، مورد بحث خیلی از فلاسفه بودهاست.

بعد او در صدد تعمیم بسر مسیآید و راجع به تأمسل هوشمندانه در زمینهٔ مسائل اجتماعی و به منظور جهت دادن به تغییرات اجتماعی سخن مسی گوید. دیویی تصدیق می کند که سنجش عقلانی مسائل مشخص مورد مناظره، نیازمند آن است که طرفین مناظره برای شروع بحث، بر سر بعضی چیزها همعقیده باشند. ولی می گوید این حکم در مورد رایزنی علمی هم صدق می کند. یعنی دانشمندان برای اینکه بتوانند فرضیهٔ مورد اختلاف را به آزمون بگذارند، باید به حد کافی در بعضی اعتقادات شریك باشند و بر سر روش کار به توافق برسند. در مسائل اجتماعی، سخن گفتن از مشاوره بیفایده است مگر با توجه به اینکه مشورت فقط و فقط هنگامی اخلاقاً جدی است که کسانی که نتایج رایزنی در سرنوشتشان تأثیر می گذارد سهمی در مشاوره داشته باشند و بتوانند در تصمیم گیری راجع به ترتیبات نهادی

مؤثر در حیاتشان، حرفشان را بزنند. به ایسن جهت، دیویسی بارها و بارها خواستار می شود که مردم از اینگونه تبادل نظرها کنار گذاشته نشوند.

دیویی به بسیاری جهات، هدف انتقاد قرار گرفته است. عده ای ادعا کرده اند که او مسلم می گیرد که مردان و زنان عاقل همیشه بعد از بحث و مناظره به توافق می رسند. شك نیست که دیویی نمی تواند ثابت کند که قضیه چنین است. او تصدیق می کند که برهانی بر صحت این امر در دست ندارد، ولی می گوید هیچ دلیلی نیست که از پیش تصور کنیم این کار شدنی نیست.

مگی: یکی از نکات مورد تأکید دیویی که همیشه سخت در من تأثیر کردهاست این بسوده که نهادها ممکن است باعث تعارضاتی بشوند که گرچه حقیقتاً اهمیت دارند، اما مشکل هیچ فردی بتنهایی نیستند.

اندیشه های دیویی در نهادهای آموزشی بالاترین تاثیر را داشت. است و، به این جهت، میشود گفت که نفوذ او در آموزش و پرورش، براستی جهانسی بوده است. ممکن است چیزی هم در این باره بفرمایید؟

مور تی بس : نظریهٔ دیویی در آموزش و پرورش به چند جهت تاثیر گسترده داشته است. یکی اینکه حاوی تحلیلهای جالب نظر از تصورات گوناگون در خصوص یادگیری و آثار آن تصورات، و همچنین نظریه هایی درخور توجه راجع به رابطهٔ متقابل یادگیری و عمل بوده است. دیگر اینکه بعضی از نظریات سنتی مربوط به آموزش و پرورش را به جهات مختلف مورد انتقاد قرار می داده است، از جمله اینکه چنین نظریات بر بعضی آرای مشکوك در روانشناسی مبتنی بوده اند و به مشکلات دامنگیر جوامع صنعتی و دمو کراتیك امروزی ربطی ندارند. غالباً می گویند که دیویسی به افراد نسل خودش اندرز می داد که جز به مسائل مشخص نیردازند و با مسائل یکی یکی روبرو شوند و ، با صطلاح ، سری را که درد نمی کند دستمال نبندند. ولی دیویی، از طرف دیگر، مسأله برانگیز هم بوده است و فکر می کرده که همنسلهایش با توجه به تعهدی که به دمو کراسی دارند، موظفند به سراغ بعضی مسائل بروند و باید بعضی از نهادها و بخصوص نهادهای آموزشی را از نو سازمان بدهند.

دیویی همه جا در آموزش و پرورش، پیوستگی بین تحقیق علمسی و

دیگر اقسام تحقیق را مورد تناکید قبرارمسی دهد. حتی عده ای به او خرده گرفته اند که کمبود نظریه اش ناشی از بی اعتنایی به هدفهای شناختی مشخص مورد نظر در تحقیق علمی است. ولی باید توجه داشت که دیویی هم مثل همهٔ پیروان اصالت عمل، تحقیق را شیوهٔ خاصی از عمل و آزمون در عمل میداند و سعی میکند آموزش و پرورش را هم بر همین نگرش پیریزی کند، و مثلاً بر این عقیده است که مدرسه را باید جامعهای دانست که افرادش مىخواهند بهوسيلة مطالعه و فعاليت مشترك، استعدادهايي راكه دارند پرورش بدهند و بخصوص میخواهند آنگونه عادتهای فکری را در خودشان تقویت کنند که نمونه های آن را بشود در همهٔ شؤون زندگی به مرحلهٔ عمل در آورد. از یك نظر، هیچ هدف و مقصود ثابتی در آموزش و پرورش و جود ندارد. از نظر دیگر، هدف اصلی باید کمك بهرشد باشد : هدفی كـه محور نظریهٔ دیویی در باب دمو کراسی هم هست. به تول خود او، تنها محیطی که همر فسردی بتواند در آن بسهطور طبیعی تما آخمرین حد ممکن رشد کند، جامعهای است مسرکب از افراد آزاد کسه در آن هرکدام، از طریق کار و کوشش، به آزادکردن و افزودن به غنای زندگی دیگران کمك كند. به گفتهٔ سیدنی هوك، این مبالغه آمیز است و لی همان مبالغه ای كه در آن بكار رفته نشان می دهد که دمو کراسی به عنوان یکی از آرمانهای اخلاقی، چه اهمیتی نزد دیویی داشتهاست.

هگی : حقیقت امر این است که ، به نظر من ، از میان کسانی که از قدیم مخالف این تصور سنتی بوده اند که آموزش و پرورش چیزی است که باید از راه انضباط و به رغم مقاومت طبیعی کودك از خارج به او تحمیل بشود ، هیچ کس نفوذ و تأثیر دیویسی را نداشته است. دیویی معتقد بود که کود کان فطرتاً پر انرژی و کنجکاوند و این انگیزه ها باید بنجوی بسیج شوند که جریان آموزش و پرورش با انرژیهای کودك همسو شود و قدرت لازم را ، باصطلاح ، از درون خود کودك کسب کند. یکی از بزرگتریس

Sidney Hook . ۱. عیلسوف معاصر امریکایی و استاد سابق دانشگاه نیویورك که بتازگی درگذشت و در فلمه سیاسی صاحب تألیفات درخور توجه است. (مترجم)

محاسن دیویی این بود که راجع به کودکان احساساتی نمیشد و معتقد بود که تبلیـغ این معنـا که کودك هرگز نبـاید وادار بههیچ کاری شود و باید آزادانه خودش تصمیم بگیرد که چه چیز میخواهد یاد بگیرد، کار مربیان نادانــی است کــه بههیچ وجه بهجهل و ناپختگی عاطفــی کودکان تــوجه ندارند. کودك بهراهنمایی و پشتیبانی نیازمند است، و اگر قرار باشد با زندگی دست و پنجه نرم کند و روی پای خودش بایستد، به تعلیم فرو ان احتیاج دارد. اگر روش ما درست باشد، وقتی دست به کار [تربیت او] مرىشويم، كودك بـ مجاى اينكـ ه خودش را اسير احساس كند، همدست و متحد ما میشود. دیویی مخصوصاً سفارش می کند که باید از انرژی سرشار كودك بهره گرفت و أو را تشويق كرد كه با عمل كردن، با فعاليت، با درگیر شدن، یاد بگیرد. چنین روشی را ممکن است در اساس روش چارهجویی تلقی کرد که همواره سر و کارش با جهت عقلی کاری است که صورت می گیرد و ، بنا بر این ، همیشه با اندیشه و نظریه سر و کار دارد ، منتها توأم با عمل و فعالیت. من برای اینکه سخن بهدرازا نکشد، بناچار همهٔ این مطالب را بهوجه کلی بیان می کنم؛ اما دیویی معمولاً در قالبهای مشخص و معین بحث می کند و بهچیزی که بخصوص توجه دارد، ترتیبات نهادی مشخص برای اجرای این افکار است. او یکی از نخستین نوجویان بزرگ در نظریهٔ آموزش و پرورش و شاید بهترین آنها بود. خیلی از ما امروز صحت بسیاری از گفتههای او را [بیآنکه متوجمه بـاشیــم] مسلــم می دانیم، و این فی نفسه ملاك بزرگ كامیابی اوست. و قتی او قلم به دست گرفت، آموزش و پرورش همه جا در جهان، از جمله در امریکا، غیر از أمروز بود.



## فرگه و راسل و منطق جدید

گفت و تحو با ا. ج. ايو

## مقدمه

ملمی: بخش بزرگ \_ و بلکه بزرگترین بخش \_ فلسفه ای که امروزه در جهان انگلیسی زبان رواج دارد، از طریق بعضی تحولات میانی، از کارهای دو نفر سرچشمه می گیرد: یکی گوتلوب فرگه و دیگری برتراند راسل. فرگه و راسل بیشتر مستقل از یکدیگر کار می کردند، ولی با كارهايشان شالودهٔ منطق جديد را گذاشتند. از آن بالاتر اينكه گرچـه كارى كه بهدست اين دو آغاز شد عمدتاً بهاصول رياضيات و رابطه رياضيات و منطق مربوط بود، اما نتایج آنجنان دامندداری پیدا کرد که رفته رفته در سراسر فلسفه تأثیر عمیق گذاشت. عین این امر در مورد فیلسوف دیگسری، یعنی ویتگنشتـاین، رویداد که بهواضحتریـن و مستقیمتریـن طرز در پی فرگه و راسل آمد. و یتگنشتاین یکی از شاگردان راسل بود و به توصیهٔ فرگه برای تحصیل نزد او رفته بود، و گرچه ابتدا بنا را بر تکمیل و پروراندن کارهای راسل و فرگه در منطق ریاضی گذاشته بود، سرانجام عموماً آنچنان نفوذی در فلسفهٔ قرن بیستم بدست آورد که از این جهت هیچکس به پای او نمی رسد. در این بحث، بی آنکه بخو اهیم و ارد مسائل فنی ریاضیات یا منطق بشویم، امیدوارم بتوانیم تا اندازهای نشان بدهیم که فرگه و راسل چگونه این تأثیر عظیم را در اندیشهٔ قرن بیستم پیدا کردند. همچنین امیدوارم موفق شویم شمهای هم دربارهٔ افراد و گروههای اخیری سخن بگوییم که تحت تأثیر این دو قرار گرفتند.

اما اول چند کلمه راجع به خود این دو شخصیت اصلی: گوتلوب فرگه آلمانی بود، در ۱۸۴۸ به دنیا آمد، سراسر سالهای فعال زندگیش را در گمنامی نسبی در بخش ریاضی دانشگاه ینا سپری کرد، و تازه پس از مرگ در میان فلاسفه نامی بههم رسانید. نخستین اثر عمده اش که در ۱۸۷۹

منتشر شد، کتابی بود به نام Begriffsschrift که چون معادل رضایت بخشی برای عنوان آن در زبان انگلیسی نیست، عیناً بههمیس شکل در ترجمهٔ [انگلیسی] حفظ شده است، و معنایش چیزی است از قبیل «مفهومها را به قالب نشانه ها در آوردن ا»، و بعداً خواهیم دید که مقصود از آن چیست. در ۱۸۸۴، فرگه دومین اثر عمده اش موسوم به مبانی علم حساب ارا منتشر کرد، و بعد از آن هم همچنان به پدید آوردن آثار مهم و بدیع ادامه می داد که از آن میان، دو جلد از کتابی که در نظر بود نوشتهٔ بزرگتری باشد، بخصوص شایان ذکر است. جلد اول این کتاب در ۱۸۹۳ و جلد دوم در سه ۱۹۵۰ منتشر شد. عنوان ترجمهٔ انگلیسی آن را قوانین بنیادی علم حساب گذاشته اند، ولی حتی در متون انگلیسی هم معمولاً از آن به نام هساب گذاشته اند، ولی حتی در متون انگلیسی هم معمولاً از آن به نام ولی آنچنان عمیق و دشوار بود که تا سه ۱۹۸ که فر آنسار او عموماً آنچنان عمیق و دشوار بود که تا سه ۱۹۸ که بر تراند راسل سبب جلب توجه به آن شد، بنسبت هنوز ناشناخته بود.

راسل آدمی یکسره غیر از فرگه بود. نوهٔ یکی از نخست وزیران سابق انگلیس بود و عنوان لردی «ارل » را پس از برادر بزرگش از او بهارث برد. نه تنها در فلسفه، بلکه در صحنهٔ سیاسی و اجتماعی هم همیشه شخصیتی برجسته بود، و در واقع بحق می شود گفت که از زمانی که په سنین مردی رسید، همهٔ عمر چهرهٔ اجتماعی مشهوری بود. حجم نوشته های مردم پسندش، چه به صورت کتاب و چه در جراید، عظیم است، و همه با برنامه هایش در رادیو و تلویزیون آشنا بودند. راسل از طریق این فعالیتها، برخورد و نگرش اجتماعی نسلهای پیاپی از مردم بریتانیا را سخت تعت تأثیر قرارداد، بنجوی که نفوذ گسترده اش در تصورات و اندیشه های اجتماعی و سیاسی مردم، این حقیقت را از بسیاری از افراد پوشیده نگاه اجتماعی و سیاسی مردم، این حقیقت را از بسیاری از افراد پوشیده نگاه داشته است که اساس آوازهٔ بلندش در فلسفه، کارهای بسیار تخصصی و فنی را و در منطق ریاضی بوده است، نه نظریاتش در علم جامعه و سیاست.

در فارسی عنوان ایس کتاب را «مفهومنگاشت» ترجمه کردهاند. (مترجم)

<sup>2.</sup> Gottlob Frege, The Foundations of Arithmetic.

<sup>3.</sup> G. Frege, The Basic Laws of Arithmetic. 4. Earl

راسل در ۱۸۷۲ به دنیا آمد و تا ۱۹۷۰ عمر کرد. بخش اعظم کارهایش را در فلسفه، تا دههٔ ۳۵-۱۹۷ به پایان رسانیده بود؛ اما تقریباً تا دم مرگ همچنان از لحاظ سیاسی فعال بود.

برای بحث دربارهٔ فرگه و راسل و تأثیرشان تا امروز، از یکی از نامدارترین فلاسفهٔ زنده، ا.ج.ایر۱، دعوت کردهام. ایر شخصاً راسل را می شناخت و صاحب نوشته های متعدد دربارهٔ آثار اوست، از جمله بهترین کتاب کوتاه مردم پسند برای معرفی کارهای او. با این وصف، گمان می کنم بحث روشنتر شود اگر گفت و گو را از فرگه که پیش از راسل بسود آغاز کنیم،

A. J. Ayer . ۱ بما کمال تأسف این وصف امروز دیگر صادق نیست و ایر در ۱ ۱ ۱ ۱ درگذشت. (مترجم)

## بحث

محمی: معمولاً بهترین راه سنجش و مطالعهٔ هر فیلسوفی این است که از خودمان بپرسیم وضعیکه برای او مشکل ایجاد میکرد چه بود؟ وقتمی که فرگه شروع بکارکرد، میخواست چه کند؟

ایس : میخواست آنچه را کمبودهایی در علم حساب تصور می کرد جبران کند. فکر می کرد احکام ریاضی بنجوی که در عصر او بیان می شد به حد کافی دقیق نیست و بخصوص براهین ریاضی به قدر کفایت از صلابت و دقت بهره نمی برد. به این جهت، بنای کار را بر ابداع سیستمی از نشانه ها و نمادها گذاشت - یعنی همان Begriffsschrift نشانه ها و نمادها گذاشت - یعنی همان کمبود در آن جبران شود. این سیستم نشانه ها طوری طرح شده بود که درست نشان بدهد احکام ریاضی به چه حکم می کنند و براهینشان دقیقاً عبارت از چیست و روشن کند که هرگام در یك برهان ریاضی چگونه در پی گام دیگر می آید. از این بابت در ریاضیات عصر فرگه کمبودی و جود داشت که حتی در مورد از این بابت در ریاضیات عصر فرگه کمبودی و جود داشت که حتی در مورد اقیدس هم صادق بود، چون در آنجا هم فرضهایی بود که بصراحت بیان نمی شد ولی از جهت ارزش و اعتبار برهان، و جودشان لازم بود.

متی: هر استدلالی، از جمله هر برهان ریاضی، باید مقدماتی داشته باشد، و این مقدمات بر پایهٔ خود آن استدلال ثابت نمی شوند و گرنه دور لازم می آید. معنای این حرف این است که صدق نتیجهٔ هر استدلالی، هر قدر هم دقیق، مبتنی بر فرضهای اولیه ای است که قابل اثبات نیستند یا، به عبارت دیگر، صدقشان خارج از خود استدلال است. یکسی از عادی تریس سرچشمه های مشکلات بزرگ در کارهای فکری همین واقعیت است. آیا

تصور نمی فرمایید آنچه فرگه سعی در نشان دادنش داشت این بود که فرضهای اولیه ای که ریاضیات بر آنها استوار است همه از مقدماتی ترین اصول منطق قابل استنتاجند؟ این کار به این نتیجه می انجامید که ارزش و اعتبار ریاضیات را ثابت می کرد به عنوان مجموعه ای از حقایق ضروری و بر این اساس که هر قضیهٔ ریاضی از مقدمات صرفاً منطقی به طریق قیاس قابل استنتاج است.

أيس : البته نمه همهٔ رياضيات. و در مورد فرگه، حساب، نه هندسه. او و راسل هر دو به یك نحو پیش می رفتند، و نحوهٔ كارشان متضمن دو چیز بود باول، تعریف مفاهیم حساب صرفاً در چارچوب منطق، و دوم، نشان دادن اینکه حساب از مقدمات صرفاً منطقی قابل استنتاج است. قسمت اول نسبتاً آسان انجام گرفت. تصور می کنم مثال ساده ای چگونگی این کار را روشن کند. هر زوجی را که میل دارید در نظر بگیرید، مثلاً حسن و حسین۱. این طور می تو انید آنها را به عنوان یك زوج تعریف كنید كه بگویید هم ارز یا معادل هم نیستند، بلکه هر دو اعضای مجموعه ای هستند و هر چیزی که عضو این مجموعه باشد، با یك كدام از آنها یكی است. بعد عدد ۲ را مجموعهای از این گونه مجموعهها، یعنی مجموعهٔ زوجها، تعریف کنید. بدیهی است که همین روش را در مورد همهٔ اعداد می توانید باکرببرید. البته در مورد بی نهایت بعضی دشو اریها و جود دارد، و لی هر عدد اصلی ۲ را می توانید صرفاً در چارچوب منطق تعریف کنید، یعنی همان کاری که فرگه کرد. او همچنین در خود منطق هم اصلاح بزرگی کرد. یکی از نقایص منطق ارسطو كه از عهد باستان تا قرن نوزدهم غلبه داشت اين بود كه منطق او کلیت تام نداشت. فرگه این نقیصه را برطرف کرد و به این وسیله موفق به بیان مقدماتی شد که بیشتر علم حساب از آنها قابل استنتاج بود. بعدها یکی از منطقدانان دیگر مسردی اتریشی بهنام کورت گودل -نشانداد که این کار بهطور کامل شدنی نیست و استنتاج صوری حساب ممكن نيست تكميل شود.

۱. نامها چون صرفاً جنبهٔ مثال داشت، برای اینکه با ذوق فارسی زبانان سازگارتر باشد، تغییر دادهشد. (مترجم)

<sup>2.</sup> cardinal number

<sup>3.</sup> Kurt Gödel

معلی: آیا همچنین صحیح است که بگوییم تا پیش از فرگه قوانیس منطق، قوانین فکر اتلقی می شد، یعنی چیزی که با فرایندهای ذهنی آدمی سر و کار دارد؟ فرگه پی برد که ممکن نیست چنین باشد؛ صحت و اعتبار برهان ـ یعنی صدق اینکه چه چیز از چه چیز لازم می آید یا نمی آید ـ ممکن نیست و ابسته به امور امکانی در روان آدمی باشد.

ایس : بله ، این بسیار اهمیت داشت؛ یکی از مهمترین کارهای فرگه بود. یکی از نخستین آثار او حمله ای بود به کتابی در باب علم حساب به قلم فیلسوف آلمانی هوسرل ، که منطق را نظریه ای دربارهٔ قوهٔ حکم یا داوری معرفی می کرد. ایده آلیستها [یا پیروان اصالت معنا] در آلمان به این چشم به منطق نگاه می کردند. فرگه اصرار داشت که منطق یکسره عینسی است و ابدا به فرایندهای روانی ربطی ندارد و معتقد بود مجموعه ای که اعداد را به آنها احاله می کنید یا برمی گردانید ، ذواتی هستند به کلی عینی و لذا منطق کاملا از روانشناسی مستقل است و گزاره های منطق حقایقی هستند عینی که للبته ذهن قادر به دریافت آنهاست ، اما صحت و اعتبارشان به هیچوجه به ویژگیهای تفکر بستگی ندارد.

مگی: پس در مورد برهانهای ریاضی، جستجوی ما جستجویی است بسرای پیداکردن چینزی که از هرگام در برهان به گام بعدی منتقل می شود...

اير: بله، درست است.

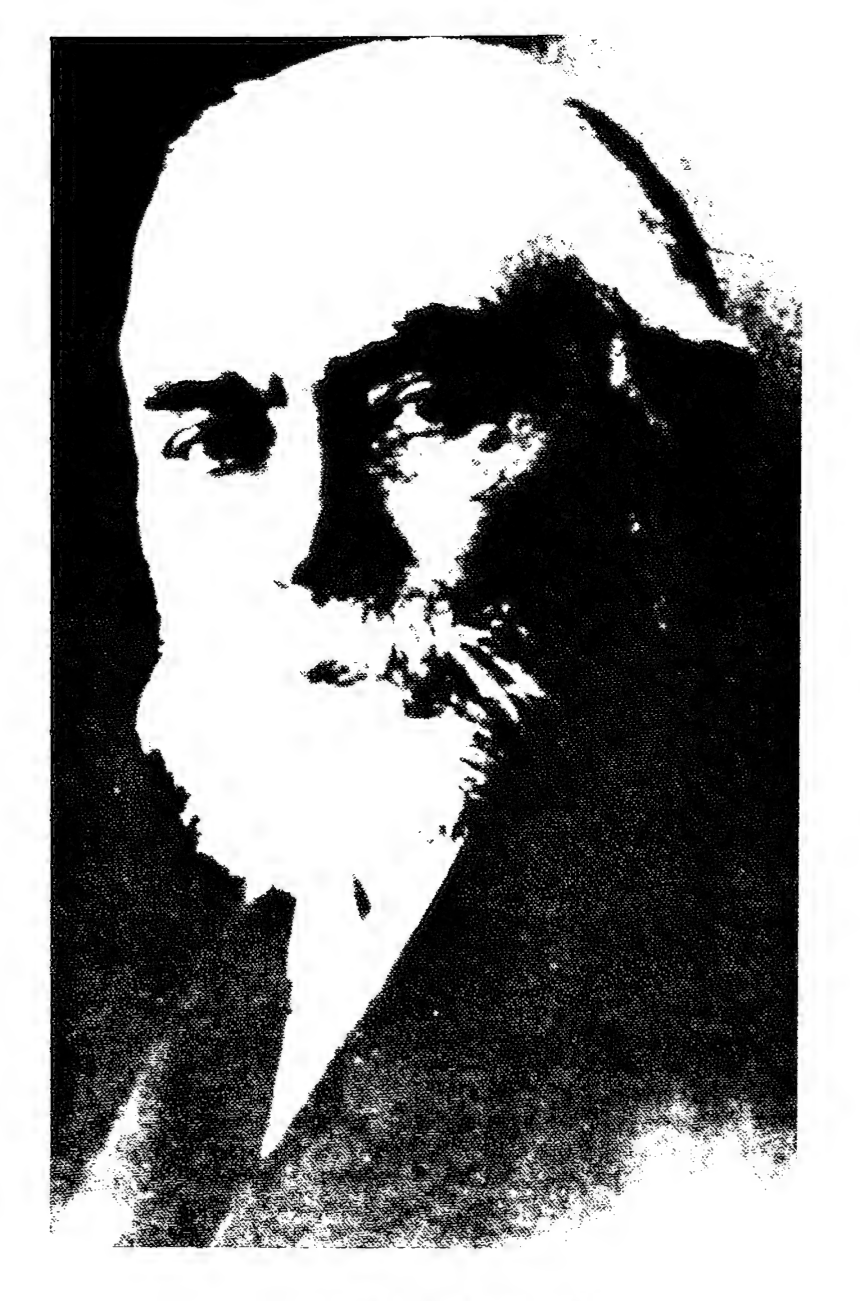
هگی: و این چیز هرچه هست، بدون اینکه خصوصیات شخصی در آن دخالت داشته باشد، صحت و اعتبار نتیجه را ثابت میکند...

اير: كاملاً درست است.

محى: ... صرف نظر از نحوهٔ تفكر خود ما.

ایر: و همین تا حدی دلیل توجه و علاقهٔ فرگه را به فلسفه در ورای کارهای صرفاً ریاضی او روشن می کند، زیرا او همچنین نظریه ای دربارهٔ معنا پرورانده بود تا نشان بدهد که ریاضیات چطور ممکن است صحت و اعتبار عینی داشته باشد. کاری که او کرد این بود که معنای نه تنها هر حکم

<sup>1.</sup> laws of thought



تحوتلوب فرتحه (۱۹۲۵–۱۸۴۸)

ریاضی، بلکه هر حکم یا قضیه ای را عموماً، مساوی شروط صادق آن قرار داد، یعنی ویژگیهایی که حکم مورد بحث را محتمل صدق یا کذب می کند.

همی : فرگه بین مفهوم و مدلول فرق گذاشت. این فرق، محور نظریه او در خصوص معنا بوده و در طول زمان بزرگترین تاثیر را در دیگران گذاشته است و هنوز هم بکارمی رود. ممکن است توضیحی راجع به آن بدهید؟

ایر: موضوع، موضوع نسبتاً پیچیدهای است. دو اصطلاح آلمانی مورد بحث یکی Sinn است که عموماً sense [ = مفهوم] ترجمه می شود، و دیگری Bedeutung که در واقع در آلمانی برابسر واژهٔ meaning [ = معنما] در انگلیسی است، ولسی فلاسفه معمولاً آن را reference یما denotation = دلالت (مطابقه)] ترجمه مي كنند. غرض از مدلول هـر نام [بهدلالت مطابقه]، شيئي است كه بهآن نام ناميده مي شود. مدلول «براین مگی»، شمایید ـ یعنی این شخص واقعی و بالفعل. اما مفهوم هر نام عسارت از سهم آن در [افاده] معناست. مثلاً، اگر من فقط بگویم «حسین»، شما ممکن است بپرسید «حسین کیست؟»، و بعد ممکن است اضافه کنم «حسین برادر فلانی» یا «همان کسی که فلان چیز را اختراع کرد» يا«اولين كسى كه از فلان كوه بالا رفت». به اين ترتيب، با مفهومي كه من بهاین نام الحاق می کنم به شما امکان می دهم که به هویت او پی ببرید. این فرق در بعضی موارد اهمیت پیدا می کند. عموماً آنچه در مورد هر نام برای شما اهمیت دارد چیزی است که آن نام نمایندهٔ آن است. ولی در بعضی مواقع اهمیت دارد که میان مفهوم و مدلول فرق بگذارید. مشال خوب این امر، احکام یما قضایای مبین وحدت یا اینهمانی است. مثالی که فرگه شخصاً به آن علاقه داشت، كوكب صباحي يا صبحكاهي وكوكب مسايي یا شامگاهی بود. همان طور که میدانید، غرض از هر دو در واقع سیارهٔ زهره است. اگر کسی بگوید «کو کب صبحگاهی همان کو کب شامگاهی است» و ما مدلول را معنای این دو گفته بگیریـم، آنچه او می گوید جــز این از کار درنمی آید که «زهره، زهره است»، یعنی توضیح واضح یا

<sup>1.</sup> Morning Star

همانگویی بسی فایده؛ در حالی که این واقعیت که کوکب صبحگاهی همان کوکب شامگاهی است یکی از اکتشافات مهم بوده است. بنا بر این، در این کاربرد لفظی، معنای گفته، مدلول آن ـ یعنی خود شیء ـ نیست؛ مفهوم آن است.

متی : خلاصه اینکه ، فرگه تصور معنا را بهدو عنصر تجزیه کرد ، و این دو نه فقط با هم متفاوتند ، بلکه گفته ای ممکن است دارای یکی از آن دو باشد و دیگری را نداشته باشد: یعنی ممکن است مفهوم داشته باشد ولی مدلول نداشته باشد.

ایر: چنین چیزی به دو راه ممکن است روی بدهد. ممکن است اسم یا بخش اسمیی باشد - مانند «پادشاه کنونی فرانسه» - واجد مفهوم اما فاقد مدلول، زیرا مابازایی ندارد [یعنی کسی به این اسم نیست]. همچنین مورد بغرنج عباراتی و جود دارد که در جمله، دارای عملکردند، به این معنی که در شروط صدق آن سهمی برعهده دارند و این امکان را به و جود می آورند که جمله صادق یا کاذب باشد، ولی بر چیزی دلالت نمی کنند. از این قبیل است بخشهای محمولی ۱، مانند «خوب است» «بد است» و امثال آن که فرگه اسمشان را عبارات ناقص گذاشته است چون ذاتاً فاقد مدلولند، اما در اینکه مفهومی به جمله بدهند و از طریق این مفهوم، مدلولی برای آن ایجاد کنند، سهمی دارند.

مگی: این تمایزات و در واقع کل نظریهٔ فرگه دربارهٔ معنا تاثیر عظیم در فلسفه داشته است، این طور نیست؟

ایر: به هرحال در سالهای اخیر در انگلستان، و تا حدی در امریکا، بسیار باب روز شده است و نظر تازه ای راجع به دلمشغولی اصلی در فلسفه ایجاد کرده است. مدتهای مدید، از زمان دکارت و جانشینان او در قرن هفدهم به بعد، دلمشغولی عمدهٔ فلاسفه بحث معرفت بود بعنی چه می توانیم بدانیم و چطور می دانیم و چراحق داریم قائل به معتقداتی

۱. دو اصطلاح «بخش محمولی» و «بخش اسمی» (که چند سطر بالاتر آمده) از کتاب درآمدی بهمنطق جدید، نوشتهٔ آقای ضیاء موحد، گرفته شده است. برای توضیح بیشتر و آگاهی از تفاوت این دو با موضوع و محمول در منطق قدیم، رجوع کنید بههمان کتاب، ص۱۴۸ بهبعد. (مترجم)

باشیم که هستیم. در سالهای اخیر جای این موضوع را چیزی گرفته است که گاهی به آن فلسفهٔ منطق می گویند و فاظر بر مسائل مربوط به معناست و اینجاست که فرگه مقام شامخ پیدا می کند. از باب نمونه مایکل دامت مجانشین من در آکسفورد، در مقام استاد منطق، کتاب بسیار پر حجمی صرف کاوش در این موضوع کرده است که نتایج تمایزاتی که فرگه به آنها قائل شده است از لحاظ نظریهٔ معنا چیست.

متی: مایکل دامت که باید او را مرشد مفسران فرگه دانست، ادعاهای گزاف در مورد قدر و منزلت فرگه مطرح می کند و مدعی است که او عصر جدیدی را در فلسفه آغاز کردهاست. به عقیدهٔ دامت، فرگه فلسفه را روانشناسی زدایی کردهاست، چون مان طور که خود شما توضیح می دادید معرفت را از مقام مسلطش به عنوان دله شغولی عمدهٔ فلاسفه پایین کشیده و منطق را به جای آن نشانده است، و همین کار سبب شده که تحول سیصد سالهٔ فلسفه تغییر مسیر بدهد. آیا شما با این ارزیابی موافقید؟

ایر: عرض کنم، به نظر من، محل تأکید تغییر کرده است؛ اما من هم تصور می کنم که دامت از دو جهت غلو می کند. اولا ، فلاسفه همیشه خاطر شان به مسألهٔ معنا مشغول بوده است بیعنی از همان روزگاری که سقراط دوره می افتاد و می پرسید «معرفت چیست؟»، «خیر چیست؟»، الی آخر، و این در واقع مساوی پرس وجو در این باره بوده که معادل یونانی این الفاظ چه معنایی داشته است. ثانیا، تصور نمی کنم توجه به این بیمبحث معرفت بکلی از بین رفته باشد. هنوز هم کسانی هستند که به این بحث علاقه دارند. حتی در کارهای خود دامت هم نظریهٔ معنا با مسائل مربوط به صدق و کذب پیوستگی نزدیك دارد. این مسائل ما را بکلی از بحث معرفت توجه شما به این است که به چه دلایلی تصور می کنید فلان خبر یا گزاره صادق است یا کاذب. بنا بر این، به نظر من، تغییری در محل تأکید بوجود آمده است یا کاذب. بنا بر این، به نظر من، تغییری در محل تأکید بوجود آمده است یا کاذب. بنا بر این، به نظر من، تغییری در محل تأکید بوجود آمده است یا کاذب. بنا بر این، به نظر من، تغییری در محل تأکید بوجود آمده است، نه گسستگی بزرگی که دامت می گوید.

<sup>1.</sup> philosophy of logic

متی : پیس از پرداختن به کاربردهای اخیدر نظریات فرگه، میخواهم لحظه ای از این موضوع کنار بکشم و راجع به راسل صحبت کنم. در مقدمهٔ بحث تأکید کردم که فرگه در بیشتر دوران مولد عمرش در انزوا کار می کرد، و این واقعیت هنگامی اهمیت پیدا می کند که راسل را در نظر می گیریم. بیچاره راسل چند سال اول فعالیتش را در منطق، به ابداع مجدد چیزی گذارند که قبلا توسط فرگه ابداع شده بود، چون از وجود فرگه بی اطلاع بود. ولی این امر دست کم این حسن را دارد که توضیحی را که می خواهید برای ما در خصوص اهمیت کارهای اولیهٔ راسل بدهید آسانتر می کند!

ایر: نمی دانم چرا می گویید «بیچاره راسل»، چون گرچه درست است که راسل به بسیاری کارها دست زد که فرگه قبلا کرده بود، اما همچنین نقیصه ای گریزناپذیر و ویرانگر را هم در دستگاه فرگه برملا کرد و نشان داد که دستگاه منطق فرگه در واقع پاراد کسسی در بر دارد... نمی دانم میل دارید تفصیل ایس پاراد کس را بیان کنم یا نه داگر میسل داشته باشید، خواهم کرد.

متلى : بله، خواهش مىكنم بفرماييد.

ایر: پارادکس عبارت از این بود که فرگه، چنانکه پیشتر هم گفتم، اعداد را به مجموعه ها برگردانید یا احاله کرد (کاری که امروز حتی در حساب [ابتدایی] مدارس هم نسبتاً متداول است) و به این فرض بالنسبه طبیعی قائل شد که در ازای هر شرطی که شما دربارهٔ چیزها بکنید، مجموعه ای از همان چیزها هست که آن شرط در موردشان صدق می کند. فرگه برای اینکه گزاره های مختلفی را در دستگاه حسابش ثابت کند، به این شرط احتیاج داشت. در اینجا بود که فکری به خاطر راسل رسید که مجموعه ها را به دو دسته تقسیسم کند: یکی مجموعه هایی که عضو خودشان نیستند. روشن است که اکثر مجموعه ها عضو خودشان نیستند. روشن است که اکثر مجموعه ها عضو خودشان نیستند: مثلاً مجموعه ها نشانها خودش انسان نیست؛ اما بعضی مجموعه ها بنظر می رسید عضو خودشان باشند: مثلاً مجموعه هایی که عضو خودشان نیستند چه می شود؟ آیا این مجموعه هایی که عضو خودشان نیستند چه می شود؟ آیا این مجموعه هایی که عضو خودشان نیستند چه می شود؟ آیا این

مجموعه عضو خدودش است؟ اگر هست، پس نیست. اگر نیست، پس هست.» این تناقضی بدود شبیه تناقض قدیمی و مشهور منسوب به اپی منیدس دربارهٔ آن کرتی که مسی گفت کرتیها همه دروغ مسی گویندا. چنین چیزی از مقولهٔ گزارههایی است که نقض غرض می کنندا.

متلی: گرچه چنین مثالها پیشها افتاده بنظر می رسند، ولسی خود مسأله به هیچ وجه پیشها افتاده نیست، زیرا این گونه مثالها نشان می دهند که در فرضهای بنیادی ما در ریاضیات با منطق عیبی وجود دارد، یا وجود داشته است.

ایر: همین طور است. نشان می دهند که یکی از فرضهای اساسی فرگه به تناقض می انجامید. و وقتی که گمان می کنم در ۱۹۰۳ راسل این پارادکس را در نامه ای به اطلاع فرگه رساند، نخستین و اکنش او این نبود که «وای، اشتباه کرده ام»؛ به عکس گست اخانه جواب داد که «زیر پای ریاضیات یکسره جارو شده است.» بعد فکر کرد تند رفته است و پاسخی سرهم بنندی شده به اعتراض راسل داد. اما یکی از منطقد انان لهست انی به ناموجه است، حقیقتی که خود فرگه هم احتمالاً به آن گمان برده بود چون ناموجه است، حقیقتی که خود فرگه هم احتمالاً به آن گمان برده بود چون هرگز از ضربه راسل کمر راست نکرد. چنانکه خود تان هم قبلاً گفتید، او بعد از انتشار Grundgesetze [قوانین بنیادی علم حساب]، دیگر اساساً بعد از انتشار Grundgesetze [قوانین بنیادی علم حساب]، دیگر اساساً جلد سوم را ننوشت.

متحی : لابد این طور به نظرش رسیده بود که زحمات یك عمرش بر باد رفته است.

ایر: تا جایی که مطلب بهپیریزی علم حساب مربوط میشد، بله،

Epimenides .۱ (قـرن هفتم ق.م.). فيلسوف و شـاعر اهـل جزيرة كـرت. (مـترجم)

خرض این است کسه پس آیا باید فکر کرد که گوینده نیسز چسون خودش
کرتی است، دروغ می گوید که کرتیها همه دروغ گویند؟ اگر سخن او راست
باشد، پس خودش هم دروغ مسی گوید؛ و اگر دروغ باشد، پس راست می گوید.
(مترجم)

<sup>3.</sup> self-defeating propositions 4. Lesniewski

زحمات عمرش بر باد رفته برود. بنا بر این، داستان، براستی غیم انگیز و تراژیك بود. ولی راسل به شیوهٔ خودش و به کمك و سیلهٔ پیچیده ای به نام تئوری طبقات [منطقی] بكار ادامه داد و به مصاف پاراد کسی که کشف کرده بود رفت. مطابق این تئوری، محال بیعنی بیمعنا برود که کسی بگوید طبقه یا مجموعه ای عضو خودش هست یا نیست. البته باید اضافه کنیم که هستند کسانی که به این تئوری قانع نشده اند. همچنین تصور می رود برای چیرگی بر این پارادکس، راههای گوناگون و جود دارد. با اینهمه، به یك تعبیر، راسل بر فرگه پیروز شد.

متحی : با این وصف، من همچنان بنر سر آنچه گفتم هستم: یعنی حقیقت این است که آنهمه کاری که راسل جنوان مالها وقت صرف آن کردهبود قبلاً بهدست فرگه صورت گرفته بنود و راسل از این موضوع خبر نداشت.

اير: بله، درست است.

منگی: ولسی حقیقت دیگر ایس است که گرچه فرگه بسیاری از آن کارها را قبلاً کردهبود به و تا امروز بعضی متخصصان معتقدند که بخش بزرگی از آن را حتی بهتر انجام داده بود به از طریق راسل به ود که ایس اندیشه ها در فلسفه شهرت و نفوذ بدست آورد.

ایر: درست است. نمی دانم چرا اینقدر از کارهای فرگه غفلت شد. شاید از جهتی به این دلیل پوچ و مهمل که در آن ایسام توجه به پیشرفت منطق هنروز مخصوص انگلیسیها تلقسی مدی شد. کسانسی مانند بدول و دمورگان پیش از فرگه در قرن نوزدهم سرگرم این کار بودند. از طرف

Theory of [Logical] Types . ۱ . تعبید فسارسی ایس عنسوان از شادروان دکتر غلامحسین مصاحب است. (مترجم)

۲. George Boole (۶۶ – ۶۴) آ. منطقسی و ریساضیدان انگسلیسی و نویسندهٔ کتاب مهمی به نام تحقیق در قوانین فکر که نظریههای ریاضی منطق و احتمالات بر آنها بنیاد شده اند. (مترجم)

۳. Augustus De Morgan و ریاضیدان انگلیسی و ریاضیدان انگلیسی و بانی کارهای اساسی در منطق جدید که معروفترین آنهسا تسویر محمولات و قضیهٔ دمورگان است. (مترجم)

دیگر، عدهٔ انگلیسیها و حتی با کمال خجالت باید بگویم عدهٔ فلاسفه ای که قادر بهخواندن آلمانی هستند و اگر هم هستند مقالات بظاهر غامض آلمانی را میخوانند، زیاد نیست. بنا بسر این، آثار فرگه در آلمان مورد توجه قرار نگرفت، چون هنوز در آن کشور همان نظر روانشناسانهٔ غلط گذشته نسبت به منطق غلبه داشت؛ و در انگلستان هم، به سبب افق محدود فکری و بسی اطلاعی انگلیسیها از زبانهای خارجی، به آن اقبال نشد و در نتیجه تقریبا ناشناخته ماند.

هنگی: تما سرانجام راسل پیدا شد که تصور می کنم در کودکی پرستار یا معلمهٔ سرخانهٔ آلمانی داشت و آلمانی می دانست.

ایر: بله، او آلمانی میدانست. ولی حتی راسل هم به طلور غیر مستقیم از قضیه آگاه شد. ماجرا از این قرار بود کمه او و همکارش و ایتهد در ۴۹ مرای شرکت در کنگرهای بمه پاریس رفته بلودند و در آنجا با منطقدان ایتالیایی پئانو آشنا شدند کمه در همان جهت فرگه منتها با دستگاهی نه به کار آمدی دستگاه او کار می کرد و سخت راسل و و ایتهد را به اعجاب آورد. از طریق پئانو این دو پیبردند کمه کارهای فرگه چقدر با همیت است.

متحی: و نتیجه این شد که علم منطق که از دو هزار سال پیش، از زمان ارسطو تا قرن نوزدهم، با کمال تعجب چندان تغییری از لحاظ مبانی نکردهبود، ناگهان مانند اینکه منفجر شدهباشد و ارد عصر جدیدی از تکامل شد. اینطور میشود گفت که اگر نگوییم از حیث فکری، لااقل از جهت تاریخی این امر عمدتاً بهتوسط راسل بهوقوع پیوست.

ایر: عمدتاً بهتوسط کتاب راسل و وایتهد بهنام پرینکیپیا ماثماتیکا آ [مبادی دیاضی] کـه آن دو با هـم ده سال وقت صـرف تکمیل آن کردند. راسل پیشتر در ۱۹۰۳ کتـاب دیگـری موسوم بـه اصول دیاضیات انتشار

<sup>1.</sup> G. Peano

Principia Mathematica . ۲ جزء اول ایسن نسام در دایرة المعارف فارسی «پرینسیپیا» داده شده که بسر طبق قسواعد اصلاح شدهٔ تلفظ زبان لاتیسن که امسروزه تقریباً همه جا (بجز مؤسسات وابسته بسه کلیسای کاتولیك) رعسایت مسی شود، درست نیست. حرف C در لاتین قدیم همیشه «ك» تلفظ مسی شده است، حم

دادهبود، وهم در پیشگفتار و هم در یکی از ضمائم، از فرگه قدردانسی کردهبود. بعد به اتفاق استاد راهنمای سابقش در کیمبریج، الفرد نورث وایتهد، کتابی در سه جلد به نام پرینکیپیا ماتماتیکا نوشت و سعی کرد در آن، کار استنتاج ریاضیات را از منطق به پایان ببرد. ایسن کتاب پسر از فرمول است و کتابی شگفت انگیز و مبهوت کننده است سر چند البته، همان طور که بحق اشاره کردید، از لحاظ دقت منطقی به پای کار قبلی فرگه نمی رسد. با وجود این، کتابی که موضوع را مردم پسند کرد همین بسود. مردم از هر سنخی به این موضوع روی آوردند و، از آن زمان به بعد، منطق ریاضی با پرش و جهش به راه پیشرفت افتاد.

متحی : با این نتیجه که امروز منطق ریاضی در سراسر جهان غرب، از جمله در همهٔ دانشگاههای معتبر، حوزهٔ فعالیت فکری مهمی شدهاست.

ایر: ولی نکتهٔ جالب توجه دیگری هم هست که باید ذکر کرد. یکی از آثار قضیه این بوده که، بر خلاف خواست فرگه و راسل، منطق بیشتر تابع ریاضیات شده است تا ریاضیات تابع منطق. در سالهای اخیسر، هرچه منطق ریاضی رفته رفته ریاضی تر شده، سر و کارش با فلسفه به طور کلی کاستی گرفته است. به این ترتیب، حتی یکی از مریدان فرگه مشل مایکل دامت هم امروز به جنبهٔ معناشناختی [یا سمانتیك] کارهای او، یعنی نظریهٔ معنا، بیشتر توجه دارد تا به جنبهٔ صرفاً ریاضی آن.

متعی : فرگه هرگز شخصاً قدم لازم را به طور آشکار برنداشت و از منطق ریاضی به فلسفهٔ عمومی درفت. اما راسل این کار را کرد. ممکن است باجمال بفرمایید که آنهمه کار در منطق ریاضی چگونه در موضع فلسفی او تأثیر گذاشت؟

ایر: عرض کنم، عجب اینجاست که این دو جنبه اینقدر کم با هم رابطه داشته اند. تنها جایسی که تصور می کنم با هم مرتبط شده اند در

چنانکه مثلاً نویسندگان یسونانی، نامهای رومیان لاتین زبانی مانند Cicero را بها حسرف «کاپه» می نوشته اند (کیکرو) نه بها «سیگما». تلفظهایی مانند سیسرو و چیچرو بظاهر متأثر از زبهانهای امروزی اروپایسی است و اصیدل نیست، (مترجم)

زمینهای است کـه راسل اسمش را نظریـهٔ شروح اگذاشته است. چنانکـه پیشتر هم توضیح دادم، معمایی وجود داشت در خصوص معنای عباراتی مانند «پادشاه کنونی فرانسه» کـه بر چیزی دلالت نمی کند. اگر مـی گفتید «پادشاه کنونی فرانسه کل است»، چون پادشاه فرانسه و جـود نداشت و، بنا بر این، جمله به چیزی دلالت نمی کرد، ایسن پرسش پیش می آمد که پس چگونه این جمله ممکن است معنایسی داشته باشد. بعضی از فلاسفه، مثل فیلسوف آلمانی ماینونگ، بر ایس عقیده بودند که اینگونه عبارات به آنچه ماینونگ اسمش را «ذوات متقرر ، گذاشته بود دلالت می کنند. راسل این حرف را مزخرف میدانست و با اثبات اینکه چنین عبارات در واقسع به طور پنهانی ادعاهای وجودی در بر دارند، راهی برای انتقال آنها [به زبان دیگری ] نشان داد. این امر در مثالی که زدیم خبر کاذبی به این شرح بهدست ما می داد که: «یك چیز و تنها یك چیز وجود دارد که اکنون بر فرانسه حکم می راند و این چیزی که بر فرانسه حکم می راند هرچه هست کل است.» بعاین ترتیب، راسل آن پاراد کس ظاهری را از میان برداشت و، بنا بر این، کارهایش در منطق دارای نتیجهای فلسفی شد. ولی بعد او عمدتاً بهراه دیگری رفت. کتابی به اسم مسائل فلسفه و نسوشت و در ۱۹۱۲ منتشر کرد که چون راسل نویسندهٔ بسیار شیرین سخن و زبردستی بود، بهنظر من، هنوز بهترین کتاب بـرای آشنایی بـا فلسفه است (هـر چند شایـد امـروز اندكى قديمى شده باشد). در اين كتاب، راسل كارهايي را كه در منطق كردهاست وارد بحث نمي كند و صرفاً همان سنت مكتب تجربسي انگلستان

Theory of Descriptions . ۱ ین نامیگذاری در فیارسی از مرحوم دکتر مصاحب در کتیاب مدخل منطق صورت است. بیدوجیوه دیگیری هیم تعبیدر شده است؛ مثلاً شادروان بزرگمهر «قاعدهٔ وصفیه» ترجمه کردهاست. (مترجم) ۲. «کل» (بهفتح کاف) بهمعنای کسی که سرش بیموست («گفت ای کل بیا کلان آمیختی...»، «کل اگر طبیب بیودی...» و مانند اینها). (مترجم) کلان آمیختی...»، «کل اگر طبیب بیودی...» و مانند اینها). (مترجم) ۳. میانکه استاد ایر بخطا گفتهاست). (مترجم)

<sup>4.</sup> subsistent entities

<sup>5.</sup> B. Russell, The Problems of Philosophy.

(مترجمهٔ فارسی بهقلم منوچهر بزرگمهر، تهران، ۱۳۴۷. (مترجم)

را ادامه میدهد. کتاب دنبالهٔ مستقیم نظریات لاك و بار کلی و هیوم است و با نظریده ای بسیار شبیه نظریهٔ بار کلی در بارهٔ ادراك حسی شروع میشود، عبارت از اینکه آنچه نزد ما به حس ادراك میشود، میز و صندلی و این قبیل چیزها نیست، بلکه آن چیزی است که لاك اسمش را تصورات ساده گذاشته و راسل، به پیروی از دوستش جی. ئی. مور، نامش را دادههای حسی می گذارد. بعد کتاب و ارد این مسألهٔ قدیمی فلسفی می شود که چگونه بر اساس این ارتسامات حسی که بهما عرضه می شود، به اشیاء مادی می رسیم. و سرانجام راسل به بحث در بارهٔ مسائل سنتی گونا گون فلسفه از نظر گاه تجربی می پردازد.

بعد از پرینکیپیا ماتماتیکا، راسل تقریباً منطق را کنار گذاشت.
می گفت آن کتاب فرسودهام کرد. پرینکیپیا را با همکاری وایتهد نوشت؛
اما وایتهد در آن ایام در کیمبریج ریاضیات درس می داد و عمدتاً سرش به
آن کار گرم بود. راسل از ۱۹۹۰ تا ۱۹۹۵ مدرس کیمبریج بود، ولی در
نخستین دههٔ قرن، هنگامی که بخش اعظم پرینکیپیا ماتماتیکا نوشته می شد،
از در آمد شخصی زندگی می کرد. بنا بسر این، در واقع، نوشتن تقریبا
تمامی متن کتاب به عهدهٔ او بود، و خودش می گفت که این امسر توان
هرگونه کار تفصیلی و حاوی جزئیات را بعدها براستی از من سلب کرد.
این گفته تا حدی درست است: تمام آثار بعدیش سرشار از اندیشههای
درخشانی است که هرگز کاملا پرورانده نمی شوند همیشه از یك جا به بعد
حوصله اش سر می رود و می گوید «و همین طور الی آخر...»، بدون اینکه به

محمی : نمی دانم اشتباه می کنم یا نه ، ولی به تشخیص مین یک نکتهٔ مهمم در سراسر آثار بعدی همیشه میورد توجه او بوده است. به نظر مین راسل همواره علاقه داشت که ارزش و اعتبار علموم طبیعی را بسر حسب داده های حسی محقق کند. به عبارت دیگر ، همیشه می خواست نشان بدهد که سراسر شناخت علمی میا از چیزی بجز مشاهدات ما و بازاندیشیهایمان دربارهٔ آن مشاهدات قابل استنتاج نیست و در واقع بسر همین پایه استنتاج

<sup>1.</sup> sense data 2. sense impressions

شده است.

ایر: البته همیشه نمه. اما تصور می کنم نکتهای کمه بمه آن اشاره كرديد بسيار مهم است و وقتى من چند لحظهٔ پيش صحبت منى كسردم از نظرم دور ماند و آن ایس است که رهیافت راسل در فلسفه از اول مبتنی بر علاقهٔ او به توجیه بود. داستان شیرینی در بارهٔ راسل نقل می کنند راجع بهاینکه وقتی حدوداً دوازده سال داشته، بـرادر بزرگترش فرانك كـه بــه مدرسه می رفته (بر خلاف خود راسل که در منزل درس می خوانده) شروع كرده به او هندسه ياد بدهد، ولى راسل از اينكه اصول متعارفي هندسه را بپذیرد سر باز میزدهاست چون میخواسته آن اصول را هم برایش ثابت كنند. بالاخره پس از اينكه برادرش بهاو مي گويدكـه اگـر اصول ستعارفي را نپذیری به جایی نمی رسیم، راسل موقتاً و به طور مشروط قبول می کند. او همیشه میخواست همه چیز توجیه شود. و ایسن امر وجه مشترك رهیافتش هم در منطق و ریاضیات بود، هم در سایر شاخههای دانش و هم، چنانکه گفتید، در علوم: یعنی میخواست پایه و اساسی بسرای اعتقاد ما بـهعلوم پیدا کند. اما به اینجا که میرسید نظریاتش دستخوش تغییر میشد. در همان کتاب مسائل فلسفه کـه قبلاً از آن نـام بردم، درست است کـه میخواسته دادههای حسی را مبدأ قراربدهد، اما باز تصور نمی کرده که همهٔ احکام علمی ـ یا حتی همهٔ احکام مبتنی بر شعور عادی از این قبیل کـه «این میز است» - به احکام حسی برگشت پذیر باشند. به این جهت، این نظریهٔ علی را اختیار کرده که وجود جهان مادی را میتوانید مسلم بگیرید چون هیچ چیز دیگری به ایسن خوبی سبب تجربه های حسی ما را بیان نمی کند. اما بعد تغییر رأی می دهد و در کتاب مهم بعدیش موسوم به علم ما به عالم خادجا که مربوط بهبحث معرفت است و در ۱۹۱۴ منتشر شده، نظری را اتخاذ می کند که به آن اشاره کردید و می گوید نـه تنها هر حکم مبتنی بـر شعور عادی، بلکه هر حکم علم را هم می توانید به احکامی راجع به تجربه های حسی و اقعی یا فرضی ما برگردانید. این نظریه در اصطلاح به پدیدارگرایی ۲

<sup>1.</sup> B. Russell, Our Knowledge of the External World.

(مترجمهٔ فارسی بهقلم منوچهر بزرگمهر، تهران، ۱۳۴۸. (مترجم)

<sup>2.</sup> phenomenalism

معروف است و همان رأی بارکلی است اگر خدا را از آن حـذف کنید، و همان نظر جان استوارت میل است که پدر تعمیدی راسل بود (البته پدر تعمیدی غیر روحانی چون او بهخدا ایمان نداشت). راسل این نظریه را در علم ما به عالم خادج پسرور انده است و همچنین در چند مقالـهٔ مهـم ـ بخصوص مقاله ای زیر عنوان «نسبت داده های حسی با فیزیك ا» ـ كـ در دورهٔ جنگ جهانی اول نوشته شده و در کتابی به نام عرفان و منطق آمده است. این روند همچنان در کتاب مهم دیگری موسوم به تحلیل ذهن ادامه داشت که در ۱۹۲۱ منتشر شد. در این کتاب، راسل نظریهای را که قبلا ویلیام جیمز، یکی از پیروان مکتب اصالت عمل و برادر بزرگتر هنـری جیمز، پیشنهاد کردهبود اتخاذ کرد. مطابق این نظریه، ذهن و ماده همر دو از چیزی درست شده اند که جیمز اسمش را «خمیرهٔ خنثی،» می گذارد، و هر دو در واقسع عبارتند از داده هسای حسی و صبورتهای ذهنسی و تنها فرقشان در ترتیب متفاوتی است که این دادههای بنیادی در هر کدام [یعنی در روح و ماده ] پیدا می کنند. اما چندی بعد راسل این نظریه را هم کنار گذاشت. در ۱۹۲۷ کتابی به نام تحلیل ماده انتشار داد کـه گرچه در آن هنوز نشانههایی از نظریهٔ مذکور باقی بود، ولی راسل باز عمدتاً برگشته بود بههمان نظریهٔ علی که در ۱۹۱۲ قائل به آن بود. وقتی که در دههٔ ٥ ٥- ٥ ٢ وباره به فلسفه علاقه مند شد و آخرين كتاب يا كتاب ماقبل آخر ـ فلسفيش را زير عنوان دامنه و حدود شناخت انساني منتشر كرد، مجدداً یکسره بهنظریدای علی برگشت.

راسل همیشه معتقد بود که اساس شناخت ما تجربهٔ حسی است؛ اما در بارهٔ قدم بعدی تغییر عقیده میداد. تنها در یك دوره بر این نظر بود که

<sup>1.</sup> B. Russell, a The Relation of Sense-data to Physics.a

<sup>2.</sup> B. Russel, Mysticism and Logic.

ترجمهٔ فارسی بهقلم نجف دریابندری، تهران، ۱۳۴۹. (مترجم)

<sup>3.</sup> B. Russell, The Analysis of Mind.

ترجمهٔ فارسی به قلم منوچهر بزرگمهر، تهران، ۱۳۴۸. (مترجم)

<sup>4.</sup> neutral stuff

<sup>5.</sup> B. Russell, The Analysis of Matter.

<sup>6.</sup> B. Russell, Human Knowledge, Its Scope and Limits.



بر تراند راسل (۱۹۷۰ - ۱۸۷۳)

قضیه را یکسره می شود بسه چارچوب حسی تحویل کسرد. بیشتر اوقسات و مسلماً در اواخر کار بیشدت معتقد به نظریهٔ علی خاصی بسود کسه جهان مادی را بیرون از حوزهٔ مشاهدهٔ صا قرارمی داد. در واقع در پایان بسه این نظریهٔ بسیار عجیب قائل بود کسه مثلاً وقتی مسن به شما نگاه مسی کنم، در حقیقت فقط به وارسی مغز خودم مشغولم.

متحی: که البته مقصودش این بود کمه در برابر دادههای حسی ناشی از [نگاه کردن به] من که ذهنتان را اشغال کرده، واکنش نشان میدهید.

ایر: بله، درست است.

معی: گرچه دنبال کردن این نظریه بسیار شیرین و جذاب است، اما به نظر من بهتر است از ایسن کار صرف نظر کنیم، زیسرا باید در بحثی که داریم به مسائل وسیعتری برسیم. یکی از اموری که گمان می کنم تصدیق بفرمایید همواره مطمح نظر راسل بوده و ارد کردن دقت تازه در فلسفه است، و حتسی میخواهم بگویم نه تنها دقت منطقی، بلکه همچنین دقت علمی. فی المثل، همیشه مسیخواست و بارها و بارها در ایسن خصوص تأکید کرده است که اعتقادات ما با شواهد مؤید آنها و فق بدهند. ایسن اصل اگر جدی گرفته شود، بخش بزرگی از تفکر سنتی، از جمله مقدار زیادی از تفکر فلسفی سنتی را دور می ریزد.

ایر: بله، کاملاً، به نظر من این درست است. همان طور که قبلاً اشاره کردید، راسل در ویتگنشتاین که یکی از شاگردانش بود تأثیر گذاشت. ویتگنشتاین و گروهی از فلاسفه در وین که به حلقهٔ وین معروف بودند و تحت تأثیر افکار ویتگنشتاین قرارداشتند، چنانکه می دانید، آنچه را اسمش را مابعدالطبیعه گذاشته بودند، محکوم می کردند و عقیده داشتند که مابعدالطبیعه، لااقبل جزئا، چیزی جنز کوشش بسرای تشریح و توصیف مابعدالطبیعه، لااقبل جزئا، چیزی جنز کوشش بسرای تشریح و توصیف جهان مطابق اصول غیرعلمی نیست، و قائل به این بودند که جهان طبیعت تنها دنیای صوجود است و علم عبارت از صورت بندی نظریه هایی دربارهٔ این جهان است و این نظریه ها به وسیلهٔ مشاهده قابل تحقیقند و هر فرضی دایر بر اینکه جهان بالاتری وجود دارد که جای سکونت خدایان یا چیزهایی از این قبیل است، مهمل و از مقولهٔ ترهات است. راسل شاید چیزهایی از این قبیل است، مهمل و از مقولهٔ ترهات است. راسل شاید چنین فرضی را مهمل نمی دانست اما، به هر تقدیر، قائل به کذب آن بسود.

او همیشه خاطرش به این مشغول بسود که علم را توجیه کند و همیشه از این بابت نگران بود که توجیه علم به هیچ وجه متیقن نیست.

متى : و تا آخر هم [به نظر او] نامتيقن ماند.

ایو: بله، تا آخر. آخرین اثر فلسفی راسل \_ به اسم دشد فلسفی می اکمه در ۱۹۵۹ منتشر شد \_ عمدتاً خاطره نگاری است. ولی در آخرین اثری که در کمه موضوعش فلسفه محض است \_ داهنه و حدود شناخت انسانی که در برون آمد \_ راسل به بیان فرضهایی می پردازد کمه، به نظر او، اگر بناست نظریه های علمی موجه باشند، قائبل شدن بمه آنها لازم است. او کاملا تصریح می کند کمه معتقد است ایس فرضها را باید بسر اساس ایمان پذیرفت [نه بسر پایهٔ استدلال]. آنچه راسل سعی در پروراندنش داشت همان چیزی است که ما به آن نظریهٔ استقراء آمی گوییم. ولیی هر گز از حاصل این کار راضی نبود و کمابیش می خواست بگوید: ما براستی نمی توانیم یقین کنیم که علم حقیقت دارد؛ ولیی بسه هر حسال احتمال حقیقت داشتنش بیش از هر چیز دیگری است که بشود در مقابلش علم کرد.

متکی: پس تا آخر او نتوانست ارزش و اعتبار علم را آنطمور کمه دلش میخواست محقق کند.

أير: نه، آنطور كه دلش مىخواست نتوانست.

متحی: اجازه بدهید قدری منظمتر و با رعایت ترتیب در بارهٔ نفوذ راسل صحبت کنیم چون تصور نمی کنم، در قرن بیستم، هیرچ فیلسوفی، لااقل در جهان انگلیسی زبان، بیش از او و ویتگنشتاین در دیگران تأثیر گذاشته باشد. به گمان من، نخستین گروه مهمی کمه تحت تأثیر راسل قرار گرفت، همسالان و حتی کسانی مسنتر از خود او، مانند مور و وایتهد، بودند که او در ایام جوانی در کیمبریج با آنها همکار بود.

ایر: عرض کنم، عجیب این است که تأثیر و نفوذ در جهت عکس بود. این طور بگوییم که در کارهای صرفاً منطقی که راسل و وایتهد با هم همکاری می کردند، به نظیر مین اندیشه های جالبتیر متعلق به راسل بیود. نظریهٔ طبقات [منطقی] و نظریهٔ شروح مال راسل بود. اما در مورد کاربرد

<sup>1.</sup> B. Russell, My Philosophical Development.

<sup>2.</sup> theory of induction

اینگونه فنون در فلسفه ـ که راسل با کوشش بـرای تحویل مفاهیم مجردی مثل نقطه و «آن۱» به سطح مشاهدات، مثلاً در کتاب علم ما به عالم خادج، کمی موفق بدانجام آن شد ـ وایتهد مقام پیشگامی داشت و راسل افکارش را از او می گرفت، تا جایی که قضیه حتی بهمشاجره میانشان کشید چون راسل بهقدر کافی بهدینش بهوایتهد اذعان نمی کرد. این نظریه در دو کتاب وایتهد، اصول شناخت طبیعی و مفهوم طبیعت که بعد از جنگ جهانسی اول بیرون آمد، بسط داده شده است. راسل در ایمام خیلی قدیم همچنین از مك تكرت؛ متأثر بود كه از مريدان هكل بـود و راسل و مـور هــر دو را ایده آلیست [یا پیرو اصالت معنا] کرده بود. کسی که اول بهطرفداری از شعور عادی در مقابل ایده آلیسم طغیان کرد مور بود. مور مدافع سرسخت شعور عادی بسود و تأثیرش در راسل در زایل کردن هسرگونه اعتقاد بسه ایده آلیسم بود. بنا بر این، در اینجا تأثیر از ایسن سو بود. راسل در آن زمان چندان توجهی بسه علم اخلاق نداشت؛ ولی ، با اینهمه ، مثل سایسر اعضای گروه بلومزبری عقایـد مـور را در کتاب مبادی اخلاق پـذیرفته بود و معتقد بود که «خیر» مفهومی مستقل از طبیعت و تعریف ناپذیر است، الی آخر. از طرف دیگر، راسل تأثیر بسیار بزرگی در نسل بعدی فلاسفه ـ یعنی نسل من ـ گذاشت، به این ترتیب که ما را معتقد کرد که علم در

<sup>1.</sup> instant

<sup>2.</sup> A. N. Whitehead, The Principles of Natural Knowledge.

<sup>8.</sup> A. N. Whitehead, The Concept of Nature.

ع. J. M. E. McTaggart ، ۴ (۱۹۶۵ - ۱۹۲۵). فیلسوف هگلی مشرب انگلیسی. (مترجم)

<sup>6. [</sup>Group] نام حلقه ای از یاران همفکر که از حدود ۴ و ۹ و ۱۹ و از در لندن جلسه هایی دوستانه برای گفت و گو در بارهٔ مسائل هنسری و فرهنگی تشکیل می دادند. از جمله دیگر افراد برجستهٔ این گروه نام جان مینارد کینز و لیتن استریچی و ویرجینیا وولف و ئی. ام. فارستر شایان ذکر است. شعار فلسفی گروه این جمله از کتاب مبادی اخلاق مور بود: «ارجمند ترین چیزها... خسوشی مصاحبت انسانی و تلذذ از اشیاه زیباست که بالاتسریس هدف عقلی پیشرفت اجتماعی است». (مترجم)

<sup>6.</sup> G. E. Moore, Principia Ethica.

تشریح و توصیف جهان حاکمیت فائقه دارد و، بنا بر ایس، از فلسفه کاری غیر از ایضاح و تحلیل ساخته نیست. پس، به نظر من، از این جهت می شود او را پدر فلسفهٔ تحلیلی دانست، هر چند در این قسمت عمیقاً با ویتگنشتاین تفاوت دارد. نمی خواهم اینجا به نحو عمقی و ارد بحث ویتگنشتاین بشوم...

ملکی: نه، خواهش می کنم نشوید چون گفت و گوی بعدی ما [در این برنامه] تماماً وقف او خواهدبود.

ایر: خوب، یکی از چیزهایی که در بحث آیندهٔ شما آشکار خواهد شد این است که ویتگنشتاین معتقد بود فلسفه عمدتاً بهمعنای دچارشدن مردم به پریشان اندیشی است، و وظیفهٔ فیلسوفانی از قبیل ویتگنشتاین، به گفتهٔ خودش در کلام معروفی که دارد، «مگس را از شیشهٔ مگسگیر راه گریسز نشان دادن» است، یعنی درمان این پریشان اندیشیها در مردم. اما راسل نظر دیگری داشت و همیشه بر این عقیده بود که مشکلات فلسفی چاره و راه حل دارند. به این جهت بود که اینقدر با فلسفهٔ صرفاً لفظی و لغوی که مثلاً پس از جنگ جهانی دوم زیر نظر ج. ل. آستین در آکسفورد رونق گرفته بدود که کاوش محض در زبان فقط برای نفس ایس کار و مطالعهٔ وضع و استعمال الفاظ محض در زبان فقط برای نفس ایس کار و مطالعهٔ وضع و استعمال الفاظ در انگلیسی، عملی پیش با افتاده است. او واقعاً عقیده داشت که مسائلی در خصوص توجیه و سببیایی برای اعتقادات وجود دارد که پاسخگویی در خصوص توجیه و سببیایی برای اعتقادات وجود دارد که پاسخگویی در کسی زحمت کافی بکشد، موفق به پیدا کردن پاسخ خواهد شد، و گرنه فلسفه به زحمتش نمی ارزد.

مگی: ممکن است سؤالی خصوصی بکنیم؟ شما همیهٔ عمر بهاینکه تحت تأثیر راسل بوده اید اذعان کرده اید. بنا بر این، در وضعی هستید که می توانید به تجربهٔ شخصی گزارش بدهید که «تحت تأثیر راسل بودن» چگونه است. ممکن است بفرمایید که تأثیر او در شما عبارت از چه بود؟ ایر: در من، پیش از هر چیز، عبارت از ایس بسوده که، بر خلاف

<sup>1.</sup> J. L. Austin

بیشتر همنسلهایم، هنوز فکر می کنم که باید از آنچه راسل اسمش را «داده های حسی» گذاشته شروع کرد. منتها امروز اصطلاح «چونیهای حسی،» را ترجیح میدهم بهدلیل تفاوت موجود نیزد اهل اصطلاح بر حسب اینکه کسی آیا از جـزئیات شروع کند یا از چیزی کلـیتـر. ولـی البته فعلاً از نظر ما نتیجه یکی است. بنا بر این، رویهمرفته مبدأ مشترکی با او در نظریهٔ ادراك حسى دارم. از ایس گذشته، با او در خصوص اولىویت بحث معرفت همعقيده ام. من هميشه پيرو تمام عيار مكتب اصالت تجربه بودهام و هنوز هم هستم و با این رأی راسل که از هیموم گرفته شده موافقم کنه غیر از ضرورت منطقی ضرورت دیگری نیست و، بنا بسر ایسن، چیزی بداسم ضرورت علی وجود ندارد. علیت مسألهٔ همان چیزی است که به عقیدهٔ هیـوم بود، یعنی اقتران دائمی، و امـری صرف امکانـی است [نه ضروري]. من هم مثل راسل الاهيات [بدمعناي اخص] و را بدهر شكل ــ يا بدهر حال الاهيات متعالى ـ و مابعدالطبيعة را رد مـي كنم و، از همــه مهمتر، با او همعقیده ام کسه فلسفه اگر مسائل قابسل پاسخگویسی طمرح نمی کرد، به زحمتش نمی ارزید. شاید مسن و او نتوانیم جواب ایسن مسائل را پیدا کنیم، اما سرانجام افرادی باهوشتر از ما این کار را خواهندکرد.

ملی: و تصور می فرمایید که همهٔ این نمونه هایی که ذکر کردید شاهدی است نه بر اتفاق نظر شما با راسل، بلکه بر تأثیر او در شما، آن هم تأثیری کاملاً مستقیم؟

اير: بله، بله، كاملا مستقيم، كاملا مستقيم.

هی : آیا همچنین در طرزی که مینویسید\_ یعنی در نثرتان ـ از او متأثر نبودهايد؟

ایر: من راسل را یکی از خداوندان نثر انگلیسی می دانیم و گرچه در فلسفه به پای او نمسی رسم، فکر می کنم خودم هم انگلیسی را بد نمى نويسم.

sense qualia (از لاتین sense qualia از چه قسم، بهچه کیفیتی) بهمعنای كيفيتي مستقل از خود شيء. (مترجم)

<sup>2.</sup> particulars

<sup>3.</sup> constant conjunction 4. contingent

<sup>5.</sup> theology

مَكِّي: و باز هم بعضاً تحت تأثير او؟

ایر: و باز هم بعضاً تحت تأثیر او. بلمه، تصور می کنم اینجا نوعی پیوستگی و جود دارد، چه از جهت اندیشه و چه از لحاظ نثر، بین هیوم و راسل (از طریق میل) و ـ یك مرحله پایینتر ـ خود من.

متحی: شما به محکمترین وجه نشان دادید که راسل می تواند تأثیر فراگیر در فلاسفه ای که امروز در قید حیاتند داشته باشد. حالا آیا ممکن است باز فرگه را به صحنه برگردانیم و از همان جایی که پس از جنگ جهانی دوم تجدید علاقه به کارهای او شروع شد به او بپردازیم؟ این نخستین بار بود که فیلسوفان متخصص به طور همسان به فرگه و راسل توجه پیدا می کردند، و این امر همچنان تا عصر ما ادامه داشته است.

ایر: سببیابی برای رویدادهای تساریخی کار بسیار دشواری است، بخصوص وقتی افق زمانی اینقدر کوتاه باشد؛ اما قدر مسلم اینکه بلافاصله پس از جنگ، نفوذ راسل در انگلستان رو به کاستی گذاشت. به نظر مسن، این امر معلول اهمیت بیشتری بدود کسه به کارهای ویتگنشتاین و مور داده میشد، نه تجدید علاقه به فرگه. مین مور را شخصا بسیار دوست داشتم و به او احترام می گذاشتم، امیا تصور می کنیم از لحیاظ فلسفی در بارهٔ او مبالغه شدهاست. و باز تصور می کنیم مسؤولیت این قضیه عمدتا با آستین به مریدانش بوده، نه با رایل که بهراسل احترام می گذاشت. آستین بسه محدود درین معنای کلمه فیلسوف لغت بدود و به مور چون بسرای استعمال عادی الفاظ و شعور عام اهمیت قائل بدود احترام فراوان می گذاشت، در حالی کسه راسل می گفت شعور عام و عادی به منزلهٔ می ابعدالطبیعه حالی کسه راسل می گفت شعور عام و عادی به منزلهٔ می بعدالطبیعه وحشیهاست. منظورم این است کسه چیزی کسه در آن زمان قدر راسل را پایین آورد بالا بردن قدر مور بود و خوشوقتم که این روند امروز معکوس شدهاست.

متی : به نظر من، وقتی که می فرمایید بعد از جنگ جهانی دوم قدر راسل پایین آمد، زیاده روی می کنید. اگر سالهای بعد از جنگ را دوبساره به نظر بیاوریم و از خودمان بپرسیم چه کسانی از فلاسفهٔ زنده عموماً در جهان انگلیسی زبان بیش از همه از ستایش و نفوذ برخوردار بودند، می بینیم حتی فهرست برگزیده ترین برگزیدگان از ایس حیث می بایست می بینیم حتی فهرست برگزیده ترین برگزیدگان از ایس حیث می بایست بایست می بایست بایست می بایست می بایست می بایست می بایست می بایست باید بایست بایست می بایست می بایست بایس

صرف نظر از راسل م ویتگذشتایس و کارناپ و کوآین و پوپر و رایسل و خود شما را هم حتماً در بر بگیرد. همهٔ شما به تأثیر راسل در خود تان بصراحت اذعان داشتید، و تأثیر او، ولو به گونه های مختلف، در همهٔ شما واضح و پیدا بود.

ایر: بله، شاید من اشتباه می کنم. اطلاع شما بهتر است چون در دههٔ ه عده ۱۹۵۵ در آکسفورد بودید در حالی که من به لندن رفته بودم. مسلم اینکه احساس ما از دور در لندن این بود که قدر راسل آن طور که می بایست دانسته نمی شود.

محی: البته این نظر قدری مبتنی بر «آکسفورد محوری» است که در فلسفه همیشه بسر خطا بسوده است. شکی نیست که آن روزها بعضی فلاسفهٔ برخوردار از شهرت و پسند محلی در آکسفورد بسودند که ارزش راسل را پاییسن می آوردند، ولسی کارهای خدودشان و نظرشان در بسارهٔ فلسفه، از جمله ارزیابیهایشان از دیگر فلاسفه، از بوتهٔ آزمایش زمان سربلند بیرون نیامده است.

أير: خيلي خوشحالم كه اين طور مي شنوم، و به هر حال راسل هم به شهرت و اعتبار گذشته بازگشته است. شايد من تحت تأثير ايان واقعيتم كه او خودش فكر مي كرد ارزشش در چشم ديگران پايين آمده است. من بهاين دليل از اين موضوع خبردارم كه در آن زمان او را بسيار زياد مي ديدم. گروه كوچكي در لندن تشكيل داده بودم كه او هم در آن حاضر مي شد و مسلم اينكه احساس مي كرد قدرش آن طور كه مي بايست شناخته نيست و چون مثل همه فيلسوفان كمي خود پسند بود، از ايان موضوع رنج مي كشيد.

متحی: ولی، بدهر تقدیر، هسر دو همعقیده ایم که شهرت و اعتبار و نفوذ او امروز سر جای اولش برگشته است. حالا اجازه بفرمایید به تجدید علاقه به فرگه در دوران بعد از جنگ بپردازیم.

ایر: من واقعاً توضیحی برای این تجدید علاقه بسهاو ندارم و حتی دقیقاً نمیدانم چگونه چنین چیزی اتفاق افتاد. احتمالاً موضوع با بوجـود

<sup>1.</sup> Rudolf Carnap

<sup>2.</sup> Willard van Orman Quine

آمدن مکتب تازهای از منطقدانان در امریکا به سرکردگی مسردی به نسام آلنزو چرچ شد. افسراد این مکتب خیلی بسر سر دقت در منطق و ریاضیات پافشاری می کردند و چنین دقتسی را نه در راسل و وایتهد، بلکه در فرگه می دیدند (و البته در بعضی کسان دیگر مانند هیلبرت شهر چند با او به جهات دیگسر اختلاف نظر داشتند). در انگلستان، نخستین شاهدی که می توانم بسر ایس امر پیدا کنم در کتابی است به قلم و ویلیام و مارتا نیل آکه نسبتاً مدتها بعد، در ۱۹۹۲، منتشر شد و کتاب پرهیبتی است در زمینهٔ تاریخ منطق و در آن فسرگه اهمیت فراوان پیدا کرده و حتسی همردیف ارسطو قلمداد شده است. بزرگترین نامها، نام این دو تاست.

مگی: ولی شما از نظر زمانی یك كتاب را كه اهمیت تعیین كننده در تجدید حیات فرگه داشت به حساب نگرفتید ـ كتابی كه آن هم از آكسفورد بیرون آمده بود.

ایر: بله، یك چیز را به حساب نگرفته: شما ناگهان به به به اد مه من آوردید که در او ایل دههٔ ه عهه و مرجمه ای منتشر شد.

مځي : در خود سال ۱۹۵۰.

ایر: هزار و نهصد و پنجاه؟ تسرجمهٔ آستین از Grundlagen میانی علم حساب، و بعد ترجمهٔ دیگری بسود، دو سه سال بعد به قلم ماکس بلك؛ (که انگلیسی است ولی کار و زندگیش در امریکاست) و پیتر گیچ، از دو مقالهٔ غامض و ناشناخته ولی بسیار مهم از فرگه در زمینهٔ معناشناسی، یکی زیر عنوان «مفهوم و دلالت،» و دیگری به نام «کار کرد و مفهوم ». بنا بر این، در اوایل دههٔ پنجاه توجهی ناگهانی به فرگه پیدا شد. منتها مطمئن نیستم که چه منجر به آن شد یا چه نتایجی از آن به بار آمد.

می : ولی تصدیق می فرمایید که عده ای از جوانهای با هوش به این

Alonzo Church
 (۱۸۶۲ – ۱۹۶۳) David Hilbert ۲ (مترجم)

<sup>3.</sup> William and Martha Kneale 4. Max Black 5. Peter Geach

<sup>6.</sup> G. Frege, "Sense and Reference."

<sup>7.</sup> G. Frege, "Function and Concept."

جریان پیوستند و تحت تأثیر آن قرارگرفتند. نمیدانـم آیــا ایــن نفــوذ و تأثیر همچنان در آینده ادامه خواهدداشت یا نه، ولی بــهنظر من دست کــم تا زمان ما دوام داشتهاست.

ایر: صرف نظر از دامت، من نمی بینم که فرگه در کارهایی که در حال حاضر در فلسفه می شود چندان تأثیری داشته باشد. شاید جالب توجه ترین کارها امروز در امریکا می شود، و اگر به نوشته های کسانی مانند کو آین و پاتنام و تأمس نبی گل و بخصوص دانلد دیویدست نگاه کنید، چندان نفوذ شدیدی از فرگه نمی بینید میر احتمالاً در مورد دیویدسن، آن هم به طور غیرمستقیم از طریق آثار منطقدان لهستانی تارسکی در زمینهٔ صدق (که به تعبیری به کارهای فرگه مرتبط می شود چون فرگه هم معنا و صدق را به هم ارتباط می دهد).

متی : نظرتان در بارهٔ ادامهٔ تأثیر راسل چیست؟ آیا احساس اطمینان می کنید که نفوذ او پایدار خواهدماند؟

اير: بله، ميكنم.

مكى: چرا؟

ایر: عمدتاً بداین دلیل که همان نظری را که من دربارهٔ فلسفه دارم پایدار نگه می دارد. به نظر من، پرسشهای فلسفی مهم همانهاست که راسل مطرح کرده است؛ و تصور می کنم پاسخهای او به این پرسشها، چه درست و چه نادرست، همیشه در آینده هم باید به حساب گرفته شود.

منتمی: اگر اشتباه نکنم، شما همچنین معتقدید که تصور درست از اینکه فلسفه چیست همان تصور اوست: بهایین معنا که فلسفه عبارت از ایضاح (و بنا بر این، تحلیل) و مضافاً تدوجیه (و لدا دلیل آوردن بسرای) اعتقادهای مهمی است که داریم.

أير: بله \_ بـ اضافهٔ اينكه بايد بـ انثر پاكيزه و روان نوشته شود.

<sup>1.</sup> Hilary Putnam

<sup>2.</sup> Thomas Nagel

<sup>3.</sup> Donald Davidson

<sup>4.</sup> Alfred Tarski



## ويتكنشتاين

محفت و محو با جان سرل

## مقلمه

متحی ؛ در فلسفه هم مانند بیشتر زمینههای فعالیت آدمی ، شایستگی افراد زنده بمراتب بیش از رفتگان محل مناقشه است. اگر امروز در سراسر جهان از استادان فلسفه نظرخواهی می کردید که «بهترین فیلسوف زنده کیست؟» یقین دارم هیچ یک از نامرزدان ، اکثریت مطلق بسست نمی آورد. بنا بر این ، صلاح در این است که هر فهرستی از کسانی که به «فلاسفه بزرگ» معروفند ، با آخرین کس از مردگان که مورد پسند و ستایش عمومی است بهایان برسد ، و امروز چنین کسی نزد ما ویتگنشتاین است.

لودویك ویتگنشتاین در ۱۸۸۹ در وین به دنیا آمد. پدرش که بعدها شروت سرشاری برای او بسه ارث گذاشت، در تسوانگری سرآمد دیگر صاحبان صنایع فسولاد در اتریش بسود. ویتگنشتاین از کسودکسی شیفتهٔ ماشین آلات بود و تحصیلات را بیشتر به خواندن ریساضیات و فیزیسك و مهندسی گذرانید. پس از پایسان دورهٔ مهندسی مکانیك در برلین، سه سال در دانشگاه منجستر دانشجسوی دورهٔ تخصصی مهندسی هسوایی بسود. در همین ایام مجذوب مسائل بنیادی در مورد ماهیت آن بخش از ریساضیات شد که با آن کار می کرد. با الهام از کتاب ۱ محول دیاضیات بر تراند راسل، مهندسی را رها کرد و برای خواندن فلسفهٔ ریاضیات به دانشگاه کیمبریج رفت و زیر نظر خسود راسل مشغول تحصیل شد و دیری نگذشت که هسر رفت و زیر نظر خسود راسل مشغول تحصیل شد و دیری نگذشت که هسر بدیع و مبتکر آن پس وارد تفکر آت بسدیع و مبتکر آنجای شد که به نسوشتن نخستین کتابش، دسالهٔ منطقی بدیم با تنجامید. این کتاب در ۱۹۲۱ منتشر شد و معمولا با عنوان

<sup>1.</sup> Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus.

کوتاه دساله از آن یاد میکنند.

ويتكنشتاين بسراستي معتقد بودكه همله مسائسل بنيادي فلسفه را در این کتاب حل کردهاست. بنا بر این، فلسفه را کنار گذاشت و به كارهاى ديگر مشغول شد. اما در اين اثنا، دساله تأثير و نفوذ عظيم کسب کرد و در کیمبریسج اندگیرهٔ تحولات و پیشرفتهای جدید در منطق قرار گرفت و در اروپا بیش از هر نوشتهٔ دیگر مورد پسند و ستایش گروه بلندآوازهای از پوزیتیویستهای منطقی معروف به «حلقهٔ وین» واقع شد. منتها پس از چندی، ویتگنشتاین شخصاً بهاین نتیجه رسید که کتابش از اساس برخطاست و دوباره بهفلسفه روی آورد. در ۱۹۲۹ به کیمبریسج بازگشت و در ۱۹۳۹ در آنجا بهمقام استادی فلسفه رسید. در دومیس دورهٔ اقسامت در کیمبریسج، ویتگنشتسایس رهیسافتسی یکسره جدید و بکلی متفاوت با گذشته پدید آورد. ایس رهیافت در بقیهٔ عمسر ویتگنشتاین فقط بمهوسیلهٔ تماسهای شخصی رواج پیدا کرد، چون او تما پیش از مرگ در ۱۹۵۱ غیر از یك مقالـهٔ كوتاه چیز دیگری انتشار نداد. دو سال پس از مسرگ، کتماب دومش، تحقیقات فلسفی ، در ۱۹۵۳ بیرون آمد و در مقامی قرارگرفت کمه هیچ کتاب فلسفی دیگری در جهان انگلیسی زبان بعد از جنگ دوم از لحاظ نفوذ و تأثیر تا کنون به آن پایــه نرسیده است.

پس در اینجا بداین پدیدهٔ شایان توجه برمیخوریم که فیلسوف نابغهای در دو مرحلهٔ مختلف در زندگی، دو فلسفهٔ متباین بوجود می آورد که هر کدام افراد یك نسل کامل را تحت تأثیر قرارمی دهد. این دو فلسفه با وجود مباینت، بعضی ویژگیهای اساسی مشترك نیز دارند. هر دو اهمیت زبان را در اندیشه و زندگی آدمی کانون توجه قرارمی دهند و در هر دو، محور دلمشغولیها مرزبندی بین کاربرد درست و نادرست الفاظ است یا، به قول کسی، کشیدن خطی که از آن به بعد، سخن بامعنا بپایان می رسد و سخن بی معنا یا مهمل آغاز می شود. بسرای خود مین، دساله ویتگنشتاین همچنان کتابی خواندنی و مفتون کننده است، هر چند باید

<sup>1.</sup> L. Wittgenstein, Philosophical Investigations.

تصدیق کرد که نوشته ای که او را از زمان مرگش به چهره ای فرهنگی در سطح بین المللی بدل کرده است، و امروز بسیاری از حوزه ها را حتی بیرون از فلسفه تحت تأثیر قرارداده، تحقیقات فلسفی است.

از جان سرل ۱، استاد فلسفه در دانشگاه کالیفرنیا در برکلی، دعـوت کرده ام کـه برای بحث با من دربارهٔ کارهای ویتگنشتاین در اینجـا حضور داشته باشد.

<sup>1.</sup> John Searle

متی: از آنجا که ویتگنشتاین شخصاً فلسفهٔ اولیهاش را رد کرده و نامعتبر دانسته است و، بسه هسر تقدیر، امسروز فلسفهٔ بعسدی او بسراتب بیشتر دارای نفوذ و تأثیر است، به نظر من لازم نیست وقت زیادی صرف کارهای اولیهاش بکنیم. تصور می کنید آنچه واقعاً دانستنش دربارهٔ دورهٔ اول ویتگنشتاین برای ما لازم است، چیست؟

سول: بمعقیدهٔ من، کلید فهیم دساله، نظریهٔ تصویری معناست! ویتگنشتاین معتقد بود که برای اینکه زبان، واقعیت را نمایش بدهد و جملهها نمایندهٔ اوضاع واقعی باشند، باید چیزی بین جمله و وضع واقعی، مشترك باشد. چون وضع واقعی و جملهای که نمایندهٔ آن وضع است باید ساخت مشترکی داشته باشند، به این تعبیر می شود گفت که جمله مانند تصویری از فلان امیر ممکن الوقوع است. همان طور که در ازای اجزا و عناصر یك تصویر، اشیایی در جهان خارج هست، و همچنین در ازای ترتیب خاص موجود بین اجزا و عناصر تصویر ممکن است ترتیبی به همان شکل در دنیا وجود داشته باشد، جمله ها هم شامل اسمهایی هستند که این اسمها در جمله، فلان مابازا یا همتایی در جهان خارج است.

این فکر که جمله در حقیقت تصویری بههیأت مبدل است، نوعی اهرم مابعدالطبیعی نیرومند بهدست ویتگنشتاین می دهد و او را قادر می کند که از روی ساخت زبان به ساخت واقعیت پی ببرد، چرا که ساخت زبان را بساید ساخت واقعیت محسال است معنایسی

<sup>1.</sup> picture theory of meaning

داشته باشند مگر آنکه زبان مانند آینه تصویر واقعیت را بهنجوی از انجا منعکس کند.

هتی: پس نکتهٔ حساس این است که می توانیم دربارهٔ واقعیت سخن یکوییم هم به این دلیل که هر اسم مدلولی دارد و هم به این جهت که هر جمله چیزی را تصویر می کند. برای اینکه سخن آینهٔ جهان باشد، کافی نیست که فقط الفاظ نمایندهٔ اشیاه باشند. برای اینکه بتوانیم چگونگی چیزها را بیان کنیم، باید همچنین الفاظ را به نسبت خاصی پهلوی هم بگذاریم که تصویری باشد از نسبتی که اشیاه در دنیا با هم دارند. پس کلید حقیقی امکان پذیرشدن سخن بامعنا دربارهٔ جهان در قالب الفاظ، این است که هر یك از دو ساخت، آینهٔ ساخت دیگر باشد. اما از جهت معکوس هم می شود به این حقیقت نگاه کرد. چون می دانیم که برای اینکه سخن بامعنا امکان پذیر شود، ساخت زبان باید آینهٔ ساخت دنیا باشد، و همچنین می دانیم که سخن بامعنا امکان پذیر است، بنا بر این در موقعیتی هستیم که می توانیم به وسیلهٔ تحلیل ساخت زبان، ساخت جهان را کشف کنیم.

سرل: درست است. به ازای هرجملهٔ بامعنا، امر واقع ممکنی وجود دارد و به ازای هر جملهٔ صادق، امر واقع بالفعلی هست. بنا بر این، از روی جمله ها می توانیم به ساخت واقعیت پی ببریم - صرف نظر از صدق یا کذب جمله - زیرا بامعنا بودن جمله خود بخود ایجاب مسی کند که وضع واقعی ممکنی در دنیا در ازای آن وجود داشته باشد.

اما چیزی که باید تأکید کرد این است که ویتگنشتاین در بارهٔ ویژگیهای سطحی جملات در زبان عادی حرف نمیزند. منظور او ساخت قابل دیدن یا شنیدن جملههایی نیست که من و شما الآن در مکالمه با هم بکار مسی بریم. به نظر او، این ویژگیهای سطحی و قابل دیدن یا شنیدن جملات زبان عادی، در حقیقت ساخت منطقی و زیربنایی جملهها را پنهان می کنند. اما اگر جملههای عادی را بگیریم و برای اینکه ببینیم چه معنایی دارند مورد تحلیل منطقی قراربدهیم، آن وقت می توانیم به شالودهای برسیم مقوم ساختهای اساسی و بامعنایی که زیر جملههای عادی پنهان بودهاند. می توانیم، به قول خود او، به «جملههای ابتدایی» برسیم. رابطهٔ تصویری بیس ساخت جمله و ساخت واقعیت را در ایس برسیم. رابطهٔ تصویری بیس ساخت جمله و ساخت واقعیت را در ایس

جملههای ابتدایی پیدا خواهیم کرد.

فکری که ویتگنشتاین از فرگه به ارث برده بود این بود که واحد بنیادی معنا، واژه نیست، جمله است. واژه فقط بنا به سیاق جمله کارکرد و معنا پیدا می کند. و چنانکه خودتان هم پیشتر اشاره کردید، جمله به این جهت می تواند ساخت امور واقعی دنیا را تصویر کند که پیوستگی زنجیروار واژه ها در جمله هم خودش یکی از امور واقع است.

متحی: تصور نمی کنم کسی در فهه این معنا به هیچ مشکل فهوری بر بخورد که وقتی فلان امر واقع وجود دارد، چگونه جمله ممکن است مانند آینه آن را منعکس کند. ولی وقتی من به این حکم می کنم که فلان امر واقع وجود ندارد، چه می شود؟ اگر بگویم «گربه ای روی قالیچه نشسته»، بسیار خوب، مردم می بینند که ایس جمله احیاناً وضع واقعی میوجود (یا ممکنی) را تصویر می کند. اما آمدیم و گفتم «هیچ گربه ای روی قالیچه ننشسته»؛ آن وقت چه شود؟ همه معنای این جمله را می دانیم؛ اما کدام وضع واقعی را ایس جمله تصویر می کند؟ فراموش نکنید که می گویم تصویر هی گدنه بودن گربه روی قالیچه چگونه می گویم تصویر هی کند. تصویر واقعی نبودن گربه روی قالیچه چگونه چیزی است؟ آیا با تصویر نبودن یك سک فرق دارد؟

سرل: ویتگنشتاین بر این نظر بود که واژههایی مانند «نه ۱» و «و» و «یا» و «اگر» که به ثابتهای منطقی الله معروفند، در واقع جزئی از نسبت تصویسری نیستند، می گوید: «اندیشهٔ بنیادی من این است که ثابتهای منطقی نمایندهٔ [چیزی] نیستند آ.» او معتقد بود که این الفاظ منطقی صرفاً وسایلی برای ریسه کردن تصاویسرند، نه فسی نفسه بخشی از هیچگونه تصویر. اگر درست فکر کنید، می بینید این حرف چندان دور از واقعیت نیست. مثلاً ، در بسر کلی، رو بروی منزل من آن طرف خیابان، پارك کوچکی است که در آن علامتی با تصویر یك سگ که خط سرخی روی آن

not .1 منظور علامت سلب به طور کلی است: یعنی هم در جمله ای مانند «نبه او رفت، نه من» و هم بر سر افعال: «نبودن»، «نرفت» و جز اینها. (مترجم)

<sup>2.</sup> logical constants

٣. يا به طور تحت اللفظ: «... نمى نما يانند». (مترجم)

کشیده اند نصب شده است. همهٔ ما بدون هیچ زحمتی، چیزی از آن خط سرخ می فهمیم غیر از آنچه از تصویر سگ دستگیرمان می شود. می دانیم که غرض، تصویر کردن سگهایی که خط سرخی رویشان کشیده شده نیست، بلکه خط نشانهٔ نفی است. کل آن تابلو به این معناست که «سگ، نسه» [یا «ورود سگ ممنوع»]، و در حقیقت نوعی تصویر به سبك ویتگنشتاین است، دست کم به این مفهوم که نماد «نه» گرچه در تصویر برای این بکاررفته که عملی انجام بدهد، خودش بخشی از تصویر نیست.

معی : بنا بر این ، صورت بندی اول مسأله را می توانیم به این نخو گسترش بدهیم که بگوییم ویتگنشتاین در جوانی بر این نظر بود که سخن با معنا دربارهٔ دنیا را می شود به احکام یا قضایایی ابتدایی تجزیه کرد که اوضاع ممکن الوقوع را تصویسر می کنند، و این احکام ابتدایی به وسیلهٔ ثابتهای منطقیی که خودشان تصویر گر نیستند به هم پیوند داده می شوند، یا به عنوان اینکه حکم به امکانهایی می کنند مسلم گرفته می شوند، یا در برابر یکدیگر برای خبردادن از شقوق مختلف قرارمی گیرند، یا نفی و رفع می شوند، یا هر چیز دیگر.

سرل: بله، درست است.

هتمی : در مقدمهٔ این بحث گفتم که ویتگنشتایس همواره نگران مرزبندی بین حرفهای بامعنا و بیمعنا بود. بفرمایید که چطور او در فلسفهٔ اولیهاش این خط مرزی را تعیین کرد.

سرل: ویتگنشتاین در فلسفهٔ اولیهاش، یعنی در دساله، بر این نظر بود که تنها زبانی که به مفهوم دقیق معنایی از آن حاصل می شود، زبان واقعگویی استا. ولی او، بسر خلاف پوزیتیویستهای منطقی، از رسیدن به این نتیجه دلشاد نبود و فکر نمسی کرد آنچنان ثمرهٔ گرانبهایی بدست آوردهاست. بعکس، معتقد بود که تالی قضیه این شده که امبور براستی مهم در زندگی قابل گفتن و اظهار نیستند. فکر می کرد که مثلا اخلاق و دین و زیباشناسی همه در قلمرو امبور ناگفتنی قدرارمی گیرند، کمااینکه جایی در دساله می گوید که بخش براستی مهم کتاب حدف شده است،

١. يا زباني است كه حكم به امور واقع مي كند. (مترجم)

یعنی همان بخشی که اثری از آن در کتاب نیست. مطابق شرحی که در الاساله راجع به معنا آمده است، بین زبان با معنا یا واقعگو و بخشهای دیگر زبان که برای خبردادن از امور واقع موجود یا ممکن در دنیا مورد استفاده قرارنمی گیرند و، بنا بر این، به مفهوم دقیق بی معنا یا مهملند، مرز محکمی وجود دارد. در این بخشهای زبان تلاش بر این است که چیزی در بارهٔ مسائل مهم زندگی گفته شود، اما این تلاش بسه جایسی نمی رسد چون آنچه سعی در گفتنش می شود نا گفتنی است.

مگی: این رأی منطبق با نظر معمول مردم عادی غیرفیلسوف است که معتقدند اخلاق و دین و هنر در زندگی قدر و اهمیت اساسی دارند، ولی زبان یکسره قاصر از بیان این است که این امور چه چیز را می رسانند یا راجع به چه هستند یا حتی چیستند.

سرل: اینگونه امور جنبهٔ بنیادی دارند، اما دست کم مطابق نظریهای که در دساله در بارهٔ معنا مطرح شده، هر گونه تلاش ما برای بحث راجع به آنها بی معناست. مسأله فقط این نیست که نمی توانیم حسق اینگونه مطالب را ادا کنیم؛ مسأله این است که اساساً کوشش ما برای اینکه حقشان را ادا کنیم بی معناست و هیچ چیزی نمی توانیم در این زمینه ها بگوییم که معنایی داشته باشد.

مگی: فرمودید که کلید فهم آرای اولیهٔ ویتگنشتایس، نظریهٔ تصویری معناست. بفرمایید که عقاید بعدی او از چه جهت با این نظریه مغایرت دارد؟

سرل: با وجود پیچیدگی آرای ویتگنشتاین، در واقع جواب سادهای به این سؤال وجود دارد. ویتگنشتاین در آثار بعدی، نظریهٔ تصویری معنا را رها کرد و تصور کاربردی با ابزاری معنا را بهجای آن آورد. پیشنهاد او این است که واژه ها را ابزار و جملات را وسایس تلقی کنیم. برای اینکه تصور درستی از زبان بدست بیاوریم، کافی است به کار کرد آن در زندگی و اقعی نگاه کنیم و ببینیم مردم با زبان چه می کنند. می گوید: « در طبقهٔ وسیعی از موارد - هر چند نه در همگی - که از واژهٔ 'معنا'

<sup>1.</sup> use or tool conception of meaning

استفاده میکنیم، می توانیم آن را چنین تعریف کنیم: معنای هر واژه عبارت از کاربرد آن در زبان است.»

نظریهٔ قدیم او بهاین نتیجه می انجامید که ساخت جهان واقعی، ساخت زبان را تعیین می کند، ولی در آثار بعدی او قضیه، به تعبیری، برعکس است. در تحقیقات فلسفی، ساخت زبان ماست که چگونگی تفکرمان را در بارهٔ جهان واقعی تعیین می کند: تعیین می کند آنچه را ما یك شیء یا دو شیء یا همان شیء به حساب می آوریم؛ تعیین می کند که چه چیزی را اصلا شیء محسوب نمی کنیم. ممکن نیست بتوانیم راجع به جهان بحث کنیم و حتی دربارهٔ آن بیندیشیم مستقل از دستگاهی از مفاهیم که باید به این منظور بکارببریم. این دستگاه را البته زبان فراهم می آورد.

این امر، تصوری بکلی متفاوت از نقش زبان در زندگی به ویتگنشتاین میدهد. در آثار اولیهاش، یگانه سخن بسراستی بامعنا، زبان واقعگویی است. ولی در آثار بعدی، معلوم میشود زبان واقعگویی تنها یکی از انواع سخن در میان بسیاری انواع دیگر است؛ فقط یکی از انواع «بازی زبانی است در میان تعداد نامحدودی از سایر انواع بازیهای زبانی. در آثار بعدی، ویتگنشتاین در نتیجهٔ تأکید بر کاربرد زبان، اتصالا میخواهد توجه ما را به تعدد و تنوعی که در کاربرد زبان پیدامی شود جلب کند.

محمی: نکتهٔ بسیار چشمگیر، تغییری است که در آن تشبیه کلیدی بروجود آمده است: اول زبان به تصویر تشبیه شد و بعد به ابزار. تصویر به حکم ماهیتی که دارد وضع خاصی را نمایش می دهد، در حالی که ابزار ماهیتاً ممکن است بسرای کارهای مختلف بکاربرود. این تفاوت اهمیت بزرگی از نظر ویتگنشتاین داشت، این طور نیست؟

سرل: چرا، همین طور است. ویتگنشتاین همیشه در تحقیقات فلسفی تأکید می کند که زبان به طور نامحدود گسترش پذیر است، و هیچ ماهیت یگانه ای نیست که تمامی کاربردهای زبان را به هم پیوستگی بدهد. هیچ ویژگی یگانه ای نیست که در سرتاسر زبان موجود باشد و مقوم ماهیت

<sup>1.</sup> language game

آن بشود. حتى در مورد هيچ و اژهٔ خاصي لازم نيست ماهيت خــاصي مقوم تعریف آن وجود داشته باشد. او بسیاری از واژهها را فقط دارای قسمی «شباهت خانوادگی۱» از جهت کاربردهای مختلفشان میداند. مثالی ک میزند کلمهٔ «بازی میاست و می پرسد آیا چیزی هست که بین همهٔ بازیها مشترك باشد؟ در اينجا هم باز مانند هميشه آنچه بر آن تأكيد مي كند اين است که: فکر نکنید بازیها همه باید در چیز و احدی شریك باشند؛ نگاه کنید و ببیند چه می توانید پیدا کنید. بعد می گوید اگر انواع بیشمار بازیها را در نظر بگیرید ـ بازیهایی کـه روی نطع بازی می شود [مثل شطرنج و نرد]، بازیهای المپیك، بازیهای قماری، بازیهای با توپ و جز اینها ـ می بینید هیچ ماهیت و احدی برای بازی وجود ندارد و هیچ چیزی بتنهایی نیست که بین همهٔ بازیها مشترك باشد؛ فقط یك سلسله شباهتهای متداخل وجود دارد. او اسم این پدیده را «شباهت خانوادگی» می گذارد. معی : چیزی که همه جا در ویتگنشتاین بسیار اهمیت دارد همین نکته است که: «هیچ چیز را مسلم نگیرید؛ فکرکنید.» همان مثالی را که زدید در نظر می گیریم. اولین واکنش ما این است که بگوییم: «مطلب واضح است؛ همهٔ بازیها نوعی تفریحند.» ولی بعد به این فکر می افتیم کــه فوتبال امریکایی که بازیکنان در آن بهخاطر پولهای کلان جراحات دلخراش برمی دارند، تفریح نیست. این هم که بگویید «ولی برای تماشاگران تفریح است» بی فایده است، چون بیشتر بازیهای دنیا اصلا تماشاگر ندارد. تازه، آیا اگر فوتبال امریکایمی بدون حضور تماشاگر بـازی مــیشد، بازی به حساب نمی آمد؟ ممکن است بگویید: «خوب، ولی در همهٔ بازیها رقابت هست.» اما این هم درست نیست، زیرا بازیهایی هست، مثل فال ورق، که فقط یك نفر بازی می كند. بعد ممكن است بگویید: «به هر حال، هر بازی فعالیتی بسرای او قات فراغت و انصراف خاطر از کار است.» ولسی این هم حقیقت ندارد، چون هزاران آدم حرفهای هستند که همه برای امرار معاش بازی می کنند. و همین طور الی آخر. روش ویتگنشتاین نیازمند این است که شخص با دقت تمام عر مثالی را که به فکرش رسید زیر و رو کند. این کار

<sup>1.</sup> family resemblance

گرچه ذاتاً کاری تفصیلی و محتاج رسیدگی بسه جزئیات است، به قوهٔ تخیل و قدرت در نظر گرفتن اصور غیرواضح هم نیاز دارد. ویتگنشتاین خودش آنچنان هوش و ابتکاری در انتخاب مثالها نشان داده کمه بسیاری از آنها کاملاً در فلسفه رایسج شده است. تحلیل مفصل مفهوم «بازی» که متأسفانه در این بحث وقت کافی برای آن نیست سنشان خواهدداد ( و شاید از این جهت اسباب تعجب بشود) کمه هیچ چیزی بتنهایی نیست که همهٔ بازیها در آن شریك باشند و از حیث داشتن این وجه مشترك، باذی همه محسوب شوند، البته از لحاظ بعضی ویژگیها، بین بازیها و بسیاری از فعالیتهای دیگر انسان مشترکاتی وجود دارد مثلاً در اینکه هر بازی را نوعاً باید کسی به ما یاد بدهد و نوعاً قواعدی بر بازیها حاکم است و لسی برای اینکه چیزی بازی محسوب شود، اینگونه ویژگیها کافی ولی برای اینکه چیزی بازی محسوب شود، اینگونه ویژگیها کافی نیست. پس هیچ چیز بتنهایی نیست که واژهٔ «بازی» دال بر آن باشد.

سرل: درست است. البته ممكن است چنین بنماید كه تنها كاری كه ویتگنشتاین میكند یادآوری بعضی نكات بدیهی به ماست و حرفهایی كه می زند همه از مقولهٔ احكام عقل سلیم و شعور عادی است. و تما اندازهای هم این فكر درست است. ولیی مهم است به یاد داشته باشیم كه او همچنین بر ضد سنت فلسفی بسیار نیرومندی مبارزه می كند. بر ضد سنتی مبارزه می كند كه ریشه هایش به افلاطون و ارسطو می رسد. اولا با نظریهٔ اولیهٔ خودش می جنگد مبنی بر اینكه الفاظ چون نمایندهٔ اشیائند كسب معنا می كنند؛ ثانیا با سنتی قدیمتر می جنگد مشعر بر اینكه الفاظ به دلیل تداعی یا پیوندی كه در ذهن با تصورات دارند معنا پیدامی كنند؛ و ثالثا با سنتی می جنگد كه ، مطابق آن ، برای ایند که لفظ معنا پیدا كند ، بایسد ماهیتی وجود داشته باشد كه لفظ مبین آن باشد. به موجب این نظر ، تنها مشرط اینكه بتوانیم اسم انبوهی از امور مختلف را «بازی» بگذاریم ایس شرط اینکه ویژگی ذاتی معینی بین همهٔ آنها مشترك باشد. بنا بر این ، اهمیت سخنانی كه ویژگی ذاتی معینی بین همهٔ آنها مشترك باشد. بنا بر این ، اهمیت مخنانی كه ویژگی ذاتی معینی بین همهٔ آنها مشترك باشد . بنا بر این ، اهمیت مخنانی كه ویژگی شاین در بارهٔ زبان می گوید ناشی از تعرض بنیادی او سخنانی كه ویتگنشتاین در بارهٔ زبان می گوید ناشی از تعرض بنیادی او سخنانی سنت فلسفی است .

مگی: چند لحظـه پیش فرمودید کـه ویتگنشتاین اصطـلاح «شباهت خانوادگی» را در مـورد بازیها بکارمـیبرد. چـون او این اصطلاح را در

ماورد معنای همهٔ مفهومها بکارمی بسرد و میخواهد به این وسیله تصور معنا را فی حد ذاته باز و روشن کند، ارزش دارد که قدری در آن تأسل کنیم. معمولا وقتی که ملی گلوییم بین افراد خانوادهٔ معینی شباهت چشمگیر وجود دارد، مقصودمان هیچ ویژگی واحدی نیست که بین همه مشترك باشد مانند اینکه چانه یا بینی همه همشکل باشد هر چند البته گاهی خانواده ای پیدامی شود که چنین چیزی در آن صادق است؛ بیشتر اوقات غرضمان این است که هدر یك از افراد خانواده بنظر می رسد مجموعهٔ متفاوتی از ویژگیها را از خزانهٔ مشترکی دست چین کرده باشد، مخموعهٔ متفاوتی وجوه همانندی، به قول شما، با هم تداخل می کنند.

ویتگنشتاین می گویند در مورد معانی واژهها هم همین طور است. معنای هر واژه سر جمع کاربردهای ممکن آن است؛ اما لازم نیست هیچ چیز واحدی منحصراً مرتبط به آن لفظ خاص و در عین حال مشترك بین تمامی کاربردهای ممکن آن باشد. کاربردهای معختلف لفظ، به احتمال به مراتب قویتر، صرفاً قسمی شباهت خانوادگی بروز می دهند.

سول: درست است، اما دو نکتهٔ دیگر را هم باید در نظر داشت. اول اینکه ویتگنشتاین نمی گوید این الفاظ ایهام دارند. نمی گوید واژهٔ «بازی» معانی مختلف دارد [یا مشترك لفظی است] بسههمان مفهوم که مثلا واژهٔ «کف» ممکن است هم به معنای کف اتباق باشد و هم به معنای کف صابون۱. مقصود او ایس است که صلابت معنای لفظ «بازی» نه ناشی از وجود ماهیتی واحد، بلکه منبعث از شباهت خانوادگی میان موارد مختلف استعمال آن است. دوم اینکه او نمی گوید همهٔ واژه ها در همهٔ زبانها این طورند. الفاظی وجود دارند با تعاریف دقیق. ولی، به نظر او، حائز نهایت اهمیت است که فلاسفه به شیوع پدیدهٔ شباهت خانوادگی توجه کنند، چون بسیاری از الفاظی که در فلسفه اسباب دردسر می شوند توجه کنند، چون بسیاری از الفاظی که در فلسفه اسباب دردسر می شوند نر این قسمند. مثلا در اخلاق و زیباشناسی به واژه هایی نگاه می کنیم مانند «خوب» یا «زیبا» و به این فکر می افتیم که حتماً ویژگی ذاتیی هست که چنین لفظی نشانهٔ آن است و حتماً ماهیت خوبسی یا ماهیت زیبایی وجود

١. این مثال را تغییر دادیم تا به فارسی قابل ترجمه باشد. (مترجم)

دارد. چیزی که ویتگنشتاین بسر آن اصراردارد این است که، بعکس، اگر به کاربرد و اقعی این الفاظ نگاه کنیم، میبینیم فقط بعضی شباهتهای خانوادگی متداخل در کاربردشان موجود است.

محی: او چیزی نظیر این نده فقط در مورد الفاظ، بلکه در مورد وجوه مختلف گفتار هم می گوید. ما از زبان برای مقاصد بیشمار استفاده می کنیم و، برای مقاصد مختلف، به وجوه مختلف آن را بکارمی بریسم. اگر مسن و شما راجع به فلسفه گفت و گویسی داشته باشیم، از زبان به شیوه ای استفاده می کنیم غیر از وقتی که در بارهٔ سیاست بحث می کنیم یا هنگامی که در خصوص فیلمی که دیشب دیده ایسم حرف می زنیم. از ایس گذشته، صحبت موسیقی هست، صحبت علمی هست، صحبت دینی هست و همه گونه صحبتهای دیگر از اقسام مختلف. در هسر یك از اینها، زبان به شیوهٔ دیگری بکارمی رود. بنا بر این، ویتگشتاین اضافه می کند که: «اگر حقیقتاً مسی خواهید معنای و اژه ای را بفهمید، دنبال تعریفی که در فرهنگ لغات آمده نروید؛ ببینید چگونه عملاً از آن و اژه در ذهینهٔ خاصی ۱ذ گفتار که فعلاً مورد نظر است استفاده مسی شود.» عندوان کتاب تحقیقات فلسفی عمدتاً بسر چنین کاری دلالت مسی کند: یعنی پژوهشی خاص و مشخص در عمدتاً بسر چنین کاری دلالت مسی کند: یعنی پژوهشی خاص و مشخص در کرد موقعیتی واقعی و اژه یا مفهومی واقعی در موقعیتی واقعی.

سرل: دقیقاً. یکی از شعارهای همیشگی و یتگنشتاین این بود که:

«دنبال معنا نروید، دنبال کاربرد بروید.» و در اینجا او تعبیر مجازی دیگری را که یکی از معدود مصطلحات فنی اوست، یعنی مفهوم «بازی ژبانی» را وارد بحث می کند. منظور او این است که سخن گفتن به فلان زبان و استعمال الفاظ را به قیاس! با بازیها در نظر بگیریم. وصف جامع قیاس این است که هم استعمال الفاظ فعالیتی انسانی است و هم شرکت در بازیها. هر کدام کاری است که می کنیم. به نظر ویتگنشتاین، بین استعمال الفاظ و شرکت در بازیها چند ویژگی مشترك هست که استفاده از تعبیر مجازی «بازی زبانی» را توجیه می کند. اول اینکه هر دو تابع نظمند و نوعاً قواعدی بر آنها حاکم است. (البته مفهوم «قاعده» نزد و یتگنشتاین نوعاً قواعدی بر آنها حاکم است. (البته مفهوم «قاعده» نزد و یتگنشتاین

<sup>1.</sup> analogy

مفهومی احتمالی است، چنانکه بزودی خواهیم دید). دیگر اینکه نمیشود سرسری با زبان برخورد کنیم. همان طور که در هیچ یك از بازیها نمی توانیم سرسری هدر كاری که دلمان خواست بکنیم، در زبان هم نباید این طور فکر کنیم. اما در عین حال، مقدار زیادی هم آزادی عمل هست و محل برای تعبیر و تفسیر و جود دارد؛ همه چیز بهمو جب قاعده تعیین نمی شود.

همینکه این فکر را از سر بدر کردیم که مسألهٔ معنا مسألهٔ وجودی ذهنی است که با درون نگری مکشوف می شود، یا این تصور را کنار گذاشتیم که مسألهٔ معنا مسألهٔ این است که الفاظ نمایندهٔ اشیاء در جهانند به عبارت دیگر، همینکه به شباهت بین استعمال الفاظ و کاربرد مهره در بازیهایی از قبیل شطرنج توجه کردیم - آن وقت می بینیم که معنای هر لفظ را تماماً کاربرد آن به ما می دهد. به همان وجه که نقش «شاه» در شطرنج جامع تمامی «معنای» آن است، همان طور نقش الفاظ - از جمله الفاظ تمامی در فلسفه مانند «خوب» و «راست» و «زیبا» و «دادگر» - در بازیهای زبانی که با آنها صورت می گیرد جامع تمامی معنای آنهاست. اما جنبهٔ دیگری هم در این قیاس هست که باعث تشویش خاطر بسیاری از فلاسفهٔ سنت پیشه می شود. ویتگنشتاین سخت اصرار دارد که بسیاری از فلاسفهٔ سنت پیشه می شود. ویتگنشتاین سخت اصرار دارد که نماید به به هیچ وجه نماید در بی دنیادهای زبان باشیم، همان طور که نماید به

بسیاری از فلاسفهٔ سنت پیشه می شود. ویتگنشتاین سخت اصرار دارد که به هیچ وجه نباید در پی بنیادهای زبان باشیم، همان طور که نباید به جستجوی بنیادهای بازیهایی از قبیل فوتبال و بسکتبال برویم. هر کدام از این فعالیتها، فعالیتی انسانی است و باید سر پای خودش بایستد. ممکن است در بازی زبانی گفتار اخلاقی یا هنری یا واقعگویی شرکت کنیم، یا در بازی زبانی دیگری با لفظ «علت»، یا در بازی زبانی دیگری برای در بازی زبانی دیگری با لفظ «علت»، یا در بازی زبانی دیگری برای در بازی زبانی دیگری با فظ سفه می شود این است که فکر می کنند برای هر بازی زبانی باید بنیاد فلاسفه می شود این است که فکر می کنند برای هر بازی زبانی باید بنیاد یا توجیهی فراتر از تجربه وجود داشته باشد. ویتگنشتاین مصرانه می گوید که هر کدام از اینها را صرفاً باید نوعی رفتار انسانی تلقی کنیم و همه جا مرتبط با سایر رفتارهایمان بدانیم. اگر تصور می کنیم که جز بازیهای زبانی فعلی ما، بازی زبانی دیگری ممکن نیست، بهتر است به بازیهای زبانی فعلی ما، بازی زبانی دیگری ممکن نیست، بهتر است به بازیهای بادی بیاد بیاوریم که اگر غیر از این بودیم که هستیم، یا دنیا غیر از این بودیم باد به بادیا فیر از این بودیم که هستیم، یا دنیا غیر از این بودیم که هستیم، یا دنیا غیر از این بودیم که هستیم، یا دنیا غیر از این بودیم که باد بیاوریم که اگر غیر از این بودیم که هستیم، یا دنیا غیر از این بودیم که هستیم، یا دنیا غیر از این بودیم که هستیم، یا دنیا غیر از این بودیم که بازیم که دنیم که بازیم که بازیم که بازیم که در بازی زبانی نیگری ممکن نیست، بهتر است به بازی بادیم که بازیم که بازی بازی زبانی نیم که بازی کنیم که بازی که با

که هست، امکان داشت الفاظ را طور دیگری بکارببریم. اما بسه هر حال کار ما این نیست که بنیاد یا توجیهی فراتر از تجربه برای بازیهای زبانی فعلی پیدا کنیم. تنها چیزی که می شود بگوییم این است که: « این بازی زبانی فعلاً صورت می گیرد و به این نحو صورت می گیرد.»

متی: چیزی کـه من بایـد بگویـم ایـن است کـه ویتگنشتایـن بـا چسبیدن به این اصطلاح «بازی زبانی» فاجعه ببار آورده است، زیرا این شبهه بهذهن القا می شود که کاری که او کرده یا حرفی که زده، سبك و از سر هوا و هوس بودهاست. وانگهی، پیشداوری ضد فلسفی کاملاً مشخصی از این راه تقویت می شود که بسیار در بیرون از ایس رشته شایسع است و آن اینکه فلسفه چیزی جز بازی با الفاظ نیست؛ چیزی جـز نوعی بـازی نیست، و فلاسفه مردمی هستند کـه فقط بـهطور سطحی با زبـان سر و کار دارند. بسیار دیده ام که کسانی با نتیجه گیری غلط از اینکه معنای اصطلاح «بسازی زبسانی» چیست، از ایسن اصطلاح بسرای کوبیدن و تحقیر فلسفسه استفاده کردهاند. لااقل زمانی در گذشته، آین کار به هیچ و جه در دانشگاهها نامعمول نبود، در حالی که ویتگنشتاین ابداً در صدد بیان ایدن معنا نبود كسه وقتى ما حرف مى زئيم، صرف به بعقسمى بسازى مشغوليم. كارى كسه او کرده این بوده که بعضی و پژگیهای ساختاری را که نوعاً در بیشتر بازیها هست بما بعضی ویژگیهای ساختاری که ندوعاً در اغلب تعبیرات لفظی و جود دارد، به طور متین و جدی مقایسه کرده و یکی را از دیگری قیاس گرفته است.

سرل: درست است. اجازه بدهید دوباره بر دلایل ایس قیاس تأکید کنم. اول از همه اینکه بازی کردن قسمی فعالیت انسانسی اجتماعی است؛ چیزی متعالی نیست که فقط در ذهن ما جریان پیدا کند و فقط عبارت از مجموعهای از نسبتهای منطقی مجرد باشد. بازی نوعاً کیفیت اجتماعی دارد و قواعدی بر آن حاکم است. به عقیدهٔ من، هدف ویتگنشتاین از قیاس بین استعمال الفاظ و شرکت در بازیها، روشن کردن همین دو ویژگی بوده است. نکتهٔ اساسی در این قیاس تأکید بر این است که باید به زبان در عمل نگاه کنیم و سخن گفتن به آن را بخشی از گونهای رفتار مداوم و معمولسی و اجتماعی و تابع قواعد بدانیم.

تا اینجا تصور نمی کنم دست کم از نظر ما جایی برای مناقشه و جود داشته باشد. اما این امر همچنین دارای جنبهای ریشهای است که از قیاس زبان با بازی فراتر مسیرود. ویتگنشتاین میخواهد تاکید کند که هیپ نقطهای بیرون از بازیهای زبانی نیست که بتوانیم عقب بایستیم و از آنجا نسبت بین زبان و واقعیت را ارزیابی کنیم. به نظر او، بسرای ما مقدور نیست که از زبان بیرون برویم و از خارج به رابطهٔ زبان و واقعیت نگاه کنیم و ببینیم آیا زبان به حد کافی نمایندهٔ واقعیت هست یا نیست. به اصطلاح، هیچ نقطهٔ غیر زبانی مانند آنچه ارشمیدس در جستجویش بود وجود ندارد که از آنجا بتوانیم توفیق یا شکست زبان را در نمایاندن جهان واقعی یا تمشیت دادن به آن ارزیابی کنیم. ما همیشه در درون فلان جهان واقعی یا تمشیت دادن به آن ارزیابی کنیم. ما همیشه در درون فلان فراز تجربه مقدور نیست، چون نقطهٔ غیر زبانی و برتر از تجربهای وجود فراز تجربه مقدور نیست، چون نقطهٔ غیر زبانی و برتر از تجربهای وجود ندارد که از آنجا بشود به اینگونه ارزیابی دست زد.

متحی: ولی آیا فکر نمی کنید نتیجهای که بسر ایس عقیده مترتب می شود این است که ما هیچ تماس حقیقی با «جهان واقعیی» نداریم؟ اگر چنین است، بین ایس عقاید و فلسفهٔ اولیهٔ ویتگنشتاین گسستگی بنیادی بوجود می آید. در فلسفهٔ اولیهٔ او، ابدأ شکی در بارهٔ وجود مستقل و اقعیت وجود نداشت: ما همه در دنیای امبور واقع زندگی مسی کردیم و وظیفهٔ زبان تصویر کردن آن امور واقع بدود. در نتیجه، محدور فلسفهٔ اولیههٔ ویتگنشتاین، نسبت بین زبان و واقعیت بود: ایان بود که زبان چگونه و اقعیت را تصویر می کند و اینکه چه چیز ممکن است و چه چیز ممکن نيست بهاين نحو تصوير شود. ولي حالا شما ظاهراً مي فرماييد كه، مطابق فلسفهٔ بعدی او، هرگز نمی توانیم بین زبان و آنچه زبان نیست هیچ گونــه مقایسه کنیم، زیراهیچگاه نمی توانیم جایی بایستیم که در زبان جاگیر نشده و، باصطلاح، در درون زبان نیست. تمام بناهای مفهومسی ما یعنی برداشتهایمان از جهان روزانه و علوم و هنرها و دیـن و هــر چیز دیگر ــ بهدست خودمان در چارچوب زبان بنا می شود و هر گز قادر بهخروج از آن چارچوب نیستیم. بنا بسراین استدلال، یا هیچگونه واقعیت خارجی وجـود ندارد، یا اگر دارد، چیزی نیست که هرگز بتوانیم شناخت مستقلی از آن

پیدا کنیم یا تماسی با آن داشته باشیم. آیا منظور ویتگنشتاین بعدی براستی این بوده است؟

سرل: نه، و به نظر من، سوء فهم عقاید ویتگنشتاین معمولاً به همین نحو که شما موضع او را بیان کردید صورت می گیرد. بسیاری از مردم فکر می کنند کے چنین نظری مسلماً بےنوعی ایدہ آلیسم [یــا اصالت تصور] و شاید به قسمی ایده آلیسم زبانی و لغوی می انجامد؛ بـه ایــن ر أی می انجامد که غیر از الفاظ، چیز دیگری و جسود ندارد. ولسی موضع ویتگنشتایسن ابداً این نیست. ویتگنشتاین منکر وجود بعضی بازیهای زبانی نیست کــه ما در آنها راجع بهاشیاء واقعی در جهان واقعــی صحبت میکنیم. مثـــلاً ممکن است راجع به ایـن میز یـا ایـن کاناپه ای کـه رویش نشسته ایـم یـا الکترونهایی که در اتمهای هیدروژن روی مدارها دور میزنند صحبت كنيم. ويتكنشتاين انكار نمسي كند كــه ايــن واژههــا واقعاً بهاشياء دلالت می کنند. یکی از هدفهای ما از استعمال الفاظ، درست همین است کسه چنین کاری بکننمد: یعنمی مسیخواهیم بسه اشیاء در دنیما دلالت کننمد. منتهما ويتكنشتاين مي گويد كــه وقتي بــهاشياء عطف ميكنيم [يا راجــع بــهآنها سخن می گوییم]، در محدودهٔ یك بازی زبانی عمل می كنیم، و مفهوم ما از «جهان» و اینکه چگونه جهان را بخشبندی میکنیم از پیش مقید به ساخت زبان ماست.

اما کسی که خیال کند حرف ویتگنشتاین این است که «همه چیز به اعتبار نوعی بازی زبانی، نسبی است»، یما «صدق بمه اعتبار بازی زبانی، نسبی است»، آخرین نکته ای را که ذکر کردیم بد فهمیده است. کسی که چنین چیزی بگوید فرض را بسر این گذاشته که امکان دارد یکسره از زبان بیرون بیاییم و از خارج بمه نسبت بین زبان و واقعیت نگاه کنیم و بعد نتیجه بگیریم که «آهان! پس صدق به اعتبار زبان نسبی است». چنین سخنی عینا مساوی با این خطاست که کسی بگوید: «آهان! پس صدق مطلبق است.» در هر دو نظر این خطا وجود دارد که نظر گاهی بیرون از زبان موجود است که از آنجا می توانیم نسبت بین زبان و واقعیت را بسرسی موجود است که از آنجا می توانیم نسبت بین زبان و واقعیت را بسرسی کنیم و بعد شرح بدهیم که زبان چگونه واقعیت را می نمایاند. به نظر ویتگنشتاین، ما همیشه حتی هنگامی که چگونگی عملکرد زبان را شرح

میدهیم ـ در درون زبان عمل می کنیم. اجازه بدهید این نکته را بسرعت اینطور بیان کنم: ویتگنشتایان حتی یک لحظه هم منکر وجود واقعیت نیست؛ منکر وجود جهان واقعی یا منکر اینکه بتوانیم مدعیات صادق در بارهٔ جهان واقعی مطرح کنیم، نیست. اما آنچه میخواهد بر آن تأکید کند این است که چون تعبیراتی از قبیل «جهان واقعیی» و «واقعیت» و «صدق» در زبانمان داریم، اینها هم باید فایده و کاربردی همانقدر کوچك و عادی در بازیهای زبانی داشته باشند که الفاظی مانند «میز» و «صندلی» یا «سک» و «گربه». به نظر ویتگنشتاین، وظیفهٔ ما در مقام فیلسوف این نیست که یله بدهیم و مستغرق در مراقبهٔ ماهیت متعالی واقعیت و صدق بشویم، بلکه باید دست بکار شویم و تشریح کنیم که چگونه فی الواقع تعبیراتی مانند «واقعی» یا «صادق» را بکار می بریم.

معی: اجازه بدهید برای اینکه مطمئن شویم مطلب نزدمان روشن شده، قضیه را بسه زبانی ساده و ملموس بیان کنیم. سؤال بسه این نحو طرح می شود که آیا بخشی از آنچه ویتگنشتاین می گوید این است که برای اینکه من این شیء بخصوص را دست تشخیص بدهم باید پیشاپیش مفهوم «دست» در اختیار من باشد، و برای اینکه آن شیء دیگر را میز تشخیص بدهم باید قبلاً مفهوم «میز» در اختیار من باشد، و بنا بر این واقعیتی که موجود به من نمایان می شود عبارت از ساختاری مفهومی است که از پیش باید در اختیار من باشد و بتواند به زبان بیاید؟ آیا مطلب به یا به هر حال بخشی از آن به همین است؟

سول: بله، این بعضاً درست است؛ اما بهعقیدهٔ مین، نکتهٔ مورد نظر ویتگنشتاین حتی از این هم عمیقتر است. اگر به کارهای او از لحاظ تاریخی نگاه کنیم، می بینیم خود او هم بخشی از نهضت بزرگتری بوده کمه در صد سال اخیر بوجود آمده است. یکی از ویژگیهای حیات فکری قرن بیستم نوعاً این بوده که دیگر احساس نمی کرده ایم زبان را می توانیم از مفروضات بشمریم. زبان برای ما بی نهایت مسأله ساز بوده است و محور فلسفه شده است. ویتگنشتاین یکی از رهبران بزرگ این نهضت است. از یك جهت، او یقیناً با آنچه شما گفتید موافق می بود؛ یعنی به این نکته اذعان می کرد که واقعیت همانطور که ما بخش بندیش می کنیم بخش بندی



لودویك و یتگنشتاین (۱۹۵۱–۱۸۸۹)

می شود، و تنها از درون زبان است که می توانیم فکر کنیم چگونه تقسیمش کنیم. ما این شیء را فقط می توانیم دست تصور کنیم و آن دیگری را میز، زیرا مفاهیم، یعنی الفاظ، مربوط به آنها را در اختیار داریم. ولی نکتهٔ مورد نظر او از این عمیفتر است. به نظر ویتگنشتاین، ممکن نیست جدا از تعبیرهای لفظی، اساساً چیزی به نام فکر کردن وجود داشته باشد یا حتی چیزی به اسم تجربه، لااقل تجربه به معنای یکی از ویژگیهای عمر ما افراد انسانی، از زمانی که به بزرگسالی می رسیم. به عقیدهٔ او، فکر کردن چیزی جز عمل کردن با تعبیرات لفظی نیست و، بنا بر این، زبان در همهٔ کنج و کنارهای تفکر ـ و لذا در سراسر تجربهٔ بشری ـ رخنه می کند.

متلى: شايد آن قسم واقعيت مستقلى كـ ويتكنشتاين بـ آن قائــل است روشنتر شود اگر نکته ای را که هم اکنون گفتید با نکته ای که قبلاً تصریحاً یا تلویحاً ذکر می کردید \_ بهاین معنا که هر بازی زبانی خاص فقط ممكن است از درون درك شود ـ با هم تلفيق كنيم. پوزيتيويستهاى منطقى سبك قديم، كه بشدت از خواندن فلسفه اوليه ويتكنشتاين تحت تأثير قسرار گرفته بودند، هسرگفتهٔ دینی را بسه هر شکل شدیداً رد مسی کردند، و اینگونه گفته ها را به دلیل اینکه [صحت و سقمشان] قابل تحقیق نیست، به مفهــوم حقیقی بــیمعنا مـیدانستند. ویتگنشتاین بعدی [اگر با این مسأله روبرو مسیشد] برخورد دیگری اتخاذ مسی کرد و مسلماً می گفت کـه در هر شکلی از جامعه که اطلاعی از آن در دست است، همیشه گفتههای دینی وجود داشته و هنوز هم دارد. اگر بخواهیم چنین گفتههایی را بفهمیم، باید به دقت توجه کنیم کـه نمونههای واقعـی و ملموسشان چگونـه در درون شکلهای معین زندگی عمل میکنند. هر وجهی از گفتار یا سخن، منطقی مناسب خودش دارد، و بی فایده است که کسی گفته های دینی را هم مثل گفته های علمی ارزیابی و عیارگیری کند ـ یعنی همان کاری که پوزیتیویستهای منطقی می کردند.

سرل: بلسه، ولسى بسه نظر من بساید در بیان ایدن نکتهٔ آخر بسیار احتیاط کنیسم. ویتگنشتاین [اگر بسود] مسى گفت کسه کار مسا بسه عندوان فیلسوف، ارزیسایی توفیق یسا شکست بازی زبانی دینی نیست. از مسا جز این ساخته نیست که چگونگی آن بازی را تشریح کنیم. آنچسه اهمیت دارد

این است که مواظب باشیم بازی زبانی دینی مثل بازی زبانی علمی بازی نشود. بـ معقیدهٔ او، مضحك است كـ گفته های دینی را گفته هـ ای علمـی درجـهٔ دو تلقـی کنیم و برداشتمـان طـوری باشد کـه گـویـی گفتهٔ دینی نظریدهای است که شواهد کافی در تأیید آن نیست. ویتگنشتاین همیشه مصر بر این بود که باید نقشی را که گفتههای مختلف در زندگانی مردم دارنـد در نظر بگیریـم، زیـرا معنای چنین گفتهها را جـز در آنجـا پیدا نخواهیم کرد. او از تصور افراط در روشنفکرمآبی در این امور، و از فكر اينكه كسى بخواهد همه چيز را بهقسمي طرح نظري مبدل كند، بيزار بود. متنفر بود از اینکه کسی ادعای وجود خداوند را مثل فلان ادعا در فیزیك بررسی كند برای اینكه ببیند آیا با موازین علمی سازگار است یا نه. کاری که او می پسندید چیزی بود از قبیل کار کریکت باز بزرگ انگلیسی، دابلیو . جی . گریس ۱ ، که روزی در جلسه ای پرید روی صندلی و فریداد زد: «خدا بــه کله احتیاج ندارد؛ هر کلمی کله دارد. آنچــه خدا میخواهد قلب است.» علت اینکسه ویتگنشتاین از این کار خوشش آمده بود این بود کسه فكرمني كرد برخورد درست با مذهب همين طور بايد باشد؛ فكر مي كرد اين نمونهای از بازی زبانی در عمل است. از چیزی که نفرت داشت، نوع برخورد مثلاً یکی از همکارانش به نام ای. سی. یوئینگ در کیمبریج بود که روزی در نشستی فلسفی از «فرضیهٔ وجود خدا» صحبت کردهبود. ویتگنشتاین حاضر نبود قبول کند که مثلاً جنگهای [مذهبی] سی ساله در اروپا صرفاً بر سر قسمی «فرضیه» در گرفته است.

خلاصهٔ مطلب آینکه ویتگنشتاین عقیده داشت برای فهم هرگونه گفتار ـ اعم از دینی یما هر قسم دیگر ـ باید نقش آن را در زندگی ممردم در نظر بگیرید. معتقد بود خطای نوعی در حیات فکری قرن بیستم ایمن

William Gilbert Grace. ۱ (۱۹۱۵) William Gilbert Grace. ۱). ورزشکار معروف انگلیسی که حرفهاش پزشکی بود و در عصر خودش در بازی کریکت سرآمد همه محسوب می شد. (مترجم)

A. C. Ewing . ۲. استاد فلسفه در کیمبریج که شرحی خواندنی بر نقد عقل معض کانت نوشته است. (مترجم)

است که عدهای میخواهند هر گونده تبلاش فکری را طوری تلقی کنند که گویی هدف آن تشبه بده علم است، در حالی که علم هم مانند هرچیز دیگر جای خودش را دارد، و خطاست که کسی با موضوعاتی که بوضوح صور مختلف علم و تکنولوژی نیستند به گوندای برخورد کند که گویسی این گونه موضوعات کوششهای درجه دومی برای رسیدن بدهای تکنولوژی و علمند.

هتی : با قبول این نکته، من فکر می کنم باید اضافه کرد که ویتگنشتاین بههیچ وجه حاضر بهپیش گرفتن یک برخورد «هر چه شد، شد» نبوده است. او فکر نمی کرد که می توانیم هر طور که دلمان خواست از زبان استفاده کنیم و بعد مدعی شویم که معنا یا ارزش گفته هایمان مساوی گفته های دیگران است. بعکس، معتقد بود که باید نهایت توجه را به نعوهٔ کاربردمان از زبان داشته باشیم. یکی از دلایل این عقیده این بود که او فکر می کرد معضلات یا سر گشتگیهای فلسفی غالباً از سوء استعمال الفاظ ناشی می شوند، و خصوصاً هنگامی پیش می آیند که گمان کنیم فلان نعوهٔ تعبیر در این بازی زبانی خاص دارای نقش یا کارکرد است، در حالی که جبای صحیحش در بازی زبانی علمی برخورد کنیم.

سرل: در بیان همین نکته است که او می گوید معضلات فلسفی وقتی پیش می آیند که ما لفظی را از یك بازی زبانی که آن لفظ در آن جا افتاده است بیرون می آوریم و بعد به فکر می رویم که آن لفظ نماینده چیزی والا و متعالی است. می گوید معضلات فلسفی نوعاً هنگامی پیش می آیند که «زبان به مرخصی می رود»، یعنی وقتی که واژه ای کار مناسب خود را تعطیل می کند و ما به بررسی الفاظ جدا از بازیهای زبانی خاصی که به آن الفاظ معنا می دهند سر گرم می شویم ؛ یا وقتی که فی المثل در صدد تحقیق در طبیعت ذاتی شناخت یا خیر یا حقیقت یا زیبایی برمی آییم به جای اینکه بینیم ایس الفاظ و سایر واژه ها چگونه بواقع در بازیهای زبانیی بکارمی روند که در آنجا کسب معنا می کنند.

اما شما قبلاً چیز دیگری هم گفتید که، بهعقیدهٔ من، جای ایراد داشت. ممکن است کسی چنین تعبیر کند که تلویحاً خواسته اید بگویید

بازی زبانی فلسفی ویژهای وجود دارد. بهنظر من، ویتگنشتاین بـهچنین چیزی معتقد نبود. او فکر می کرد فلاسفه فقط باید بهبازی زبانی تشریح و توصيف مشغول باشند؛ بايد بهتشريع چگونگي كاربرد واقعى الفاظ بپردازند؛ باید تشریح کنند کـه زبان چگونـه ممکن است بهنحوی بکاربرود که ما را قادر به حل ـ و به عبارت دیگر، انحلل ـ معضلات فلسفى همیشگی کند؛ باید این تصور را رها کنند که فلسفه ورای تشریع و توصیف، وظیفهٔ ویژهای برای تعلیل یا توجیه بـر عهده دارد. پس، بهایـن تعبیر، فلسفه بازی زبانی ویژهای نیست و هیچ مجموعهٔ ویژهای از قواعد و روشها ندارد. در عوض، باید سعی کنیم بهداخل کردار واقعی مسردم، و بخصوص بهداخل کردارها و عاداتی که در زبان دارند، راهببریم و شرح بدهیم که چه می کنند. همچنین می تو انیم برای ترك این فكر كه اعمال و عاداتمان اجتنابناپذیر یا واجبند، بهتشریح شقوق دیگری در برابـر آنها بپردازیم. همهٔ ایسن کوششها برای تشریح و توصیف بهجهت مقاصد فکری مشخصی است. به تصور ویتگنشتاین، در همهٔ ایدن موارد، کار ما «گرد آوردن یادآوریهایی برای مقصود خاصی» است. مقصود همیشه زایل كردن پريشان انديشيهايي است كه از تمايل پرهيزنا پذير ما بهسوء فهم خصلت زبان بوجود می آید. مشلا همیشه در جایی که هیچ گونه نظریهٔ کلی و جود ندارد یا اثری از هیچ قسم بنیاد نیست، آرزو داریسم نظریهای کلی یا بنیادهایی پیدا کنم؛ و جایی که چیزی جــر شباهتهای خانوادگی نیست، در حسرت ماهیات بسر می بریم. اینها نمونهٔ اشتباهاتی است که، به نظر ویتگنشتاین، فلاسفه خصلتاً \_ و حتی قهراً \_ مرتکب می شوند و هدف شرح و وصف فلسفی، رفع تمایل به ارتکاب اینگونه اشتباههاست.

مگی: در گفت و گویی که تا کنون در بارهٔ قیاس ویتگنشتاین بین انسواع بازیها و کاربرد زبان داشته ایم به یك نکتهٔ بسیار مهم اشاره نکرده ایم و آن مناقشهٔ معرونی است که بسر سر «زبان خصوصی " جریان داشته است. ویتگنشتاین استدلال می کند که زبان بسرای اینکه اصولاً معنایی بدهد، باید از بعضی قواعد پیروی کند. اما پاره ای از معیارهای

<sup>1.</sup> private language

اینکه قاعده یا پیروی از قاعده عبارت از چیست؛ خواهدی نخواهدی جنبهٔ اجتماعی دارند. بنا بر این، ویتگنشتاین به این نتیجه می رسد که چیزی به نام زبان خصوصی وجود ندارد. منتها همهٔ فلاسفه با او همعقیده نبوده اند، و از آن زمان تا کنون بازار مناقشه بشدت گرم بوده است. در واقع می شود گفت که این موضوع یکی از مناقشه برانگیزترین جنبه های فلسفهٔ و یتگنشتاین بوده است.

سرل: بله، در ابنکه مناقشه برانگیز بوده یقیناً حرفی نیست. در واقسع دليل اينكم من شخصاً از ورود بهاين كشمكش اكراه دارم، اينهمه مزخرفاتی است که در بسارهٔ بحث زبان خصوصی نوشته شده است. ترجیح مىدادم وارد منازعهٔ معروف راجع بهتفسير نشوم. اما، بههر حال، هر چــه باداباد. برای توضیح بحث ویتگنشتاین در بارهٔ زبان خصوصی، اول باید شمه ای در خصوص مقصود او از قاعده و رفتار تابع قاعده بگوییم. تا اینجا طوری صحبت کردهایم کـه گویی مفهوم قاعده نزد ویتگنشتاین مشکوك و مسألهساز نبوده است. ولمي البته اين طور نيست. در حقيقت، بحث او دربارهٔ قاعده یکی از مهمترین خدماتی است که او به فلسفه کرده است. اولین چیزی که او مشاهده می کند این است که قواعد، همهٔ رویدادهای ممکن را در بر نمی گیرند. زبان از همه طرف محدود بهقواعد نیست. در واقع، هیچ دستگاهی از همه طرف محدو د به قو اعد نیست. هیچ دستگاهی از قو اعد، همة راه رخنه ها را نمی گیرد. مثالی که ویتگنشتاین می زند پرتاب تـوپ تنیس به هوا در موقع سرو زدن است. هیچ قاعده ای وجود ندارد که شما چقدر باید توپ را بالا بیندازید. اما میشود تصور کرد کـه اگر کسی پیدا بشود که توپ را به ارتفاع هشت کیلومتر به هوا پرتاب کند و ، بنا بر این، ادامهٔ بازی را به تأخیر بیندازد، مقامات مجبور خو اهندشد قاعدهٔ جدیدی وضع کنند. با اینهمه، دستگاه قواعد هسرگز «کامل» نخواهد شد، بــهایــن معنا کـه همیشه باز امکانات تـازهای و جـود خـواهدداشت کـه در قواعــد موجود پیش بینی نشدهاست.

نکتهٔ دیگری که با نکتهٔ اول مرتبط است و ویتگنشتاین به آن اشاره می کند این است که هر قاعده ای همیشه جای تفسیرهای گوناگون دارد. همیشه می توانید به نحوی راهی بسرای تفسیر هسر قاعده ای پیدا کنید که

معلوم شود رفتار شما گرچه در نظر اول مطابق قاعده نبوده، اما در حقیقت با قاعده انطباق داشته است. نمونهٔ خوب این امر از نظر تاریخی، سیر تحولی قوانین مالیات بسر در آمد امریکاست کمه مقامات مالیاتی اتصالاً بر سر آن با مؤدیان در جنگ و جدالند چون مردم سعی میکنند بــا تفسیر مجدد هر قاعده به نحوی که رفتارشان منطبق با آن بنظر برسد، راه گریزی از آنچه منظور از آن قاعده بوده پیدا کنند. به نظر ویتگنشتاین، وقتی مسألهٔ پیروی از قاعده را میسنجیم، با نوعی تناقض روبرو میشویم. اگر بهوسیلهٔ تفسیر، هر چیزی را بتوانیم منطبق بـر قاعده کنیم، همانطور هر چیزی را می توانیم به وسیلهٔ تفسیری زیرکانه در تعارض با قاعده قرار دهیم و در این صورت نـه مطابقتی وجود خواهدداشت و نه معارضهای، و بنظر مسی رسد در این میان خود قاعده چیز بسی ربطی از کار در بیاید و از بین بسرود و دیگـر هیـچ نقشی در توضیح رفتـار نـداشته باشـد. راه حــل ویتگنشتاین برای این مسأله این بود که خاطرنشان کسرد پیروی از قاعده، کرداری اجتماعی است: کاری است که در جامعه می کنیم و در جامعه یاد می گیریم. گروههای اجتماعی بهراههای گوناگون افسراد را بسهپیروی از قواعــد و آمــوختن چگونگی پیروی از قواعــد وامــیدارنــد. از ایــن راه جامعه تعیین می کند که چه چیزی پیروی از قاعده بحساب می آید. بنا بــر این، به نظر و یتگنشتاین، نحوهٔ دیگری هم برای ابراز و اکنش نسبت به قواعد وجود دارد که صرفاً اقدام به «تفسیسر» نیست و آن عمل کسردن مطابق قاعده است همان طور که شخص برای این کار آموزش دیده است.

اما بحث ویتگنشتاین در بارهٔ زبان خصوصی، بحث در بارهٔ مسألهای است جدا از مسألهٔ پیروی از قواعد؛ منتها چون راه حلی که او برای مسألهٔ پیروی از قواعد پیدا کرده در عین حال راه حل مسألهٔ زبان خصوصی هم هست، از این جهت آن دو مسأله با هم مرتبط میشوند. مسألهٔ زبان خصوصی عبارت از این است که آیا امکان دارد زبانی و جود داشته باشد که من و اژه هایی را در آن برای نامیدن حسیات خصوصی خودم بکارببرم، اما به نحوی که هیچ کس دیگر قادر به فهمیدن آن و اژه ها نباشد چون آن و اژه ها برحسب تجربه های خصوصی من که فقط به خودم نباشد چون آن و اژه ها برحسب تجربه های خصوصی من که فقط به خودم

معلومند، مصداقاً تعریف میشوند ۱۹ دلیل اینکه مسأله چنین مهم جلوه مى كند ايسن است كمه شناختشناسي سنتي، از نوعي كمه مثلاً از لاك و باركلي و هيوم بهارث رسيده، مبتني بر اين فكر است كه ما شناختمان را از دنیا باید از درون خودمان بسازیم و کم کم بهبیرون برسیم. از حسیات خصوصی و درونی خودمان شروع میکنیم و بعد، بر پایهٔ وجدانیات یا تجربههای درونی، زبان و شناختی عمومی بنا مـیکنیم. ویتگنشتاین در بحث راجع بهمسألهٔ زبان خصوصی، گوشزد می کند که اولاً شیوهٔ عملکرد زبان و حسیات ما چنین نیست. ایسن طـور نیست کـه تعاریغی درونـی و خصوصی از واژههای مبین حسیاتمان بدهیم؛ حقیقت ایس است کسه زبان حسی ما \_ یعنی زبانمان برای تشریح و جدانیات یا تجربههای درونی \_ در هر نقطهای بهپدیدارهای عمومی و آجتماعی گره خوردهاست. مثلاً بهدلیل اینکه دردهایمان در بعضی اوضاع معین بسروز میکنند و موجد بعضی رفتارهای معین میشوند، میتوانیم و اژگانی بـرای سخن گفتن در بارهٔ دردها داشته باشیم. زبان عادی حسی ما در واقع زبان خصوصی نیست چون تعبیرات این زبان را همراه با معیارهای عمومی ـ بعنی معیارهای مرتبط با رفتارها و اوضاع ـ ياد مي گيريم.

ثانیاً و این نکته حتی بیشتر محل مناقشه بوده است و ویتگنشتاین ادعما می کند که اساساً داشتن زبان خصوصی برای ما مقدود نیست؛ مقدور نیست که تعریفی خصوصی و مصداقی بدهیم، به این معنا کمه در درونمان به تجربه ای خصوصی اشاره کنیم، اسمی به آن بدهیم و از آن پس آن اسم را برای دلالت بر همان تجربه در آینده بکار ببریم. استدلال او در رد ایس معنا به شیوهٔ برهان خلف صورت می گیرد. می گوید اگر می خواستیم زبان حسیی مطابق این الگو تصور کنیم، نمی توانستیم تمیز بگذاریم بین اینکه و اژه ای را و اقعال صحیح بکارمی بریسم و اینکه فقط فکرمی کنیم آن و اژه را صحیح بکارمی بریسم و اینکه فقط فکرمی کنیم آن و اژه را صحیح بکارمی بریسم و اینکه فقط فکرمی کنیم آن و اژه را صحیح بکارمی بریسم و اینکه فقط فکرمی کنیم آن و اژه

در ostensively defined یعنی تعبریف با اشاره کبردن بسه مصادیت (در مقابل تعریف بسه دات بر حسب جنس و فصل). تعریف مستقیم هم بسه آن می گویند. (مترجم)

نتوانیم کاربرد واقعاً صحیح واژه را از پندار کاربرد صحیح آن تفکیك کنیم و چطور خواهیم تدوانست اصولاً در بارهٔ صحیح و ناصحیح صحبت کنیم؟ پس تصور اینکه بتوانیم یك زبان حسی خصوصی داشته باشیم، محال و مخالف فرض از کار درمی آید. راه حل او برای ایس معما یهنی معمای اینکه چگونه اساساً ممکن است واژههایی بکاربریم که بر حسیات درونی دلالت کنند یا راه حلی که او برای مسألهٔ عام پیروی از قواعد ارائه می دهد، یکی است. قواعد حاکم بر کاربرد واژههای مبین حسیات، قواعدی همگانی و اجتماعی است. ما این قواعد را در صحنهٔ جامعه یاد می گیریم و بکارمی بریم. اینگونه معیارهای برونی، از طرفی، ضمانت اجرایی اجتماعی دارند و ، از طرف دیگر، در جامعه بکارمی روند. دلیل اینکه اساساً می توانیم دارای قبواعدی حاکم بر زبان باشیم، عضویتمان در جامعهای با زبان مشترك است؛ و چون معیارها و موازیس همگانی و اجتماعیی در مبورد و جدانیات یا تجربیات درونسی خودمان داریسم، قادریم زبانسی دال بر آن تجربیات درونسی داشته باشیم. ایس نکته را ویتگنشتاین باختصار در این کلام می گنجاند که: «هر 'فرایند درونسی' نیازمند معیارهایی برونی در این کلام می گنجاند که: «هر 'فرایند درونسی' نیازمند معیارهایی برونی

هگی: نکتهای که میخواهم بسرای آشکار کردن قدرت استدلال ویتگنشتاین حتی بیش از شما بر آن تأکید بگذارم این است که ما استعمال همهٔ الفاظ و از جمله واژههای مبین حسیات درونی خودمان را دار دیگران یاد می گیریم. الفاظ و تعبیرات لفظی مبین بوها و مزهها و رنگها و رؤیاها و کلیهٔ انواع دیگر و جدانیات با تجربههای «درونی»، همه مدتهای مدید پیش از تولد میا و جود داشتهاند. همینطور، معیارها و موازین حاکم بر استعمال درست آنها. کاری که پس از تولد می کنیم ایس است که این الفاظ و استعمال درستشان را از دیگران می آموزیم. و قتی به نتایج این عقیده به طور جدی رسیدگی می کنیم، چنین بنظر می رسد که هم الفاظ موجود باید پدیده هایی اجتماعی باشند و هم استعمال مفید آنها، صرف نظر از اینکمه آنچه الفاظ ما برای سخن گفتن در بارهٔ آن بکارمی روند، خودش چقدر «درونی» و «خصوصی» باشد. نتاییج ایس عقیده از جهت خودش چقدر «درونی» و «خصوصی» باشد. نتاییج ایس عقیده از جهت شناختشناسی هم، چنانکه اشاره کردید، بسیار عمیق است، زیرا چنین معنا

می دهد که کسی نمی تواند بر پایهٔ عناصر صرفاً خصوصی، از درون خویش تصوری از جهان حاصل کند و از آنجا بترتیب بسازد و جلو برود تا به جهان «برونی» و وجود دیگران برسد. قائل شدن به چنین چیزی بر خلاف سراسر سنتی است که در فلسفه از دکارت آغاز می شود.

به نظر ویتگذشتاین در مرحلهٔ بعدی و اخیر فاسفه اش، هـ ر معیار و میزانی برای سنجش معنا نهایتاً معیاری اجتماعی است نـ فوردی و، بـ هطریق اولی، نه مخصوص بـ ه هیچ شخصی بتنهایی. معنای واژه محصول متنی است کـ ه لفظ در آن بـ کار هـی رود، و آن متن هـم، بـه نوبهٔ خـود، و ابستـ هـ کـ ردارهای اجتماعـی است و نهایتاً به شیوهٔ زیستن و شکـل زندگی، را ویتگنشتاین در ضمن این بحث مکرر بکارمی برد.

سول: درست است. این نکته بسیار مهم و درخور تأکید است که تصور استعمال لفظی، فی نفسه تصوری اجتماعی است. استعمال الفاظ کاری است که من به اتفاق دیگر افراد جامعه می کنم. شکاکان می گویند هر کاری را که کسی بکند همیشه ممکن است طوری جلوه داد که منطبق با یکی از قواعد بنظر برسد، زیرا همیشه می شود هر قاعدهای را به نیحوی تفسیر کرد که هر رفتاری با آن انطباق پیدا کند. اما از آنجا که ما آموزش دیده ایم که الفاظ را چگونه بکارببریم و چطور عموما از قواعد پیروی کنیم، می توانیم از ایس قسم شکلیت بپرهیزیم. حرف شما درست است که ویتگنشتاین تأکید کرده که هر زبانی خودش شکلی از زندگی است. ایس امر، در نظر او، نتایج متعدد دارد، از جمله ایس نتیجهٔ بسیار مهم که نمی توانیم زبان را قطع کنیم و بیرون بیاوریم و جدا از بقیهٔ فعالیتهای نمی توانیم زبان را قطع کنیم و بیرون بیاوریم و جدا از بقیهٔ فعالیتهای ما گره انسانی به آن نگاه کنیم. زبان در هر گوشهای با بقیهٔ فعالیتهای ما گره خورده است و پیوند دارد.

متحی : غالباً فلسفهٔ بعدی ویتگنشتاین را با روانکاوی فروید قیاس مسیکنند. به عقیدهٔ فدروید، علمت روان رنجوری ممکن است گیر و گرفتاریهایسی در روان بیمار باشد که خود او از آنها آگاه نیست و در

<sup>1.</sup> form of life

اینگونه میوارد وظیفهٔ درمانگر ایس است که علت پنهانی گرفتاری و اختسلال را پسی بگیرد و آشکار کند. همینکه بیمار از علت مشکلی که داشته کاملا آگاه بشود، دیگر مشکلی نمیماند و بیمار درمان پیدا می کند. این تقریباً عیناً مانند عقاید و یتگنشتاین در دورهٔ بعدی اوست. به عقیدهٔ ویتگنشتاین، علت مشکلات فلسفی ما خلط و اشتباههای گریبانگیر ما در زمینهٔ مفاهیم است که از سوء استعمال عمیق زبان سرچشمه مسی گیرد. وظیفهٔ فیلسوف این است که علت ایس اشتباهها را پی بگیرد و آشکار کند. همینکه این کار به انجام برسد، می بینیم دیگر مشکلی نمانده است. جالب توجه اینکه در نظریهٔ ویتگنشتاین حتی جنبهٔ درمانی هم وجود دارد، به این معنا که او حیرت و سرگشتگی فیلسفی را قسمی بیماری تلقی می کند که بهترین راه درمان آن، روش خود اوست.

سرل: درست است. اتفاقاً او كلمه «درمان» را بسكارمي برد و عمل فیلسوف با مشکلات فلسفی را با عمل پزشك در ماورد بیماریها مقایسه می کند. ویتگنشتاین را بسیاری اوقات با فروید مقایسه کرده آند، اما ایس مقایســه از بعضی جهات قــدری عجیب بنظــر میرسد چــون او ایرادها و اعتراضهای بزرگ به فروید داشت و معتقد بود که ادعای فروید دایر بسر علمى بودن كارى كه كرده است، از اساس بر خطاست. با اينهمه، «درمانگری» ویتگنشتاین لااقل از ایس جهت شبیه روانکاوی است که، بمعقیدهٔ او، پریشان اندیشیهایی که در نتیجهٔ بد فهمی منطق زبان گریبانگیر مـا میشود ریشههای عمیق دارد و عمدتاً ناخـودآگاه است، و فیاسوف موظف است با درمانهای گوناگون و با آگاه کردن ما از خصلت حقیقی امور و اقع، گریبانمان را از چنگ پریشاناندیشی برهاند. همانطور که فروید فکر میکرد که شخص روان رنجور با آگاهشدن از انگیزههای سرکوفتهای که منجر بهبعضی عوارض در او شدهاست بسر روان رنجوری چیره مسیشود، ویتگنشتاین همم معتقد بمود کمه با آگاه شدن از خصلت حقیقی استفادهای که از زبان می کردهایم، گیر و گرفتاریها و موانع فکری ناشی از عدم درك چگونگی كاركرد واقعی زبان را رفع میكنیم.

هنگی: متأسفانیه بعضیها بهوسواس روانکاوی دچار میشونید و عدهای بهوسواس فلسفهٔ بعدی ویتگنشتاین. این وضع در هر دو مورد گاهی

مرا بهیاد کارل کراوس می اندازد که می گفت روانکاوی تنها مرضی است که خودش را با درمانش اشتباه می گیرد.

سرل: بله. خوب یا بد، ویتگنشتاین به کانون قسمی کیش شخصیت مبدل شده است. ولسی باید شکر کرد که لااقل تا بحال، این کیش از کیش فرویدپرستی محدود تر بوده است.

می : تصور می کنم باید شمه ای هم در بارهٔ سبك غیرعدی ویتگنشتاین در نگارش کتابهایش بگوییم، چون این اولین چیزی است که توجه هر کسی را که بار اول یکی از نوشته هایش را برمی دارد جلب می کند. نوشته های او به جای اینکه متصل و پیوسته باشد، منقسم به بندهای جداگانه است. به هر بند، شماره ای داده شده است و بندرت بحثی بهم پیوسته بچشم می خورد. غالبا تشخیص این امر بسیار دشوار است که چه ربطی بین هر بند و بندهای قبلی و بعدی و جدود دارد. سبك نگرارش بدوضوح ممتاز و متشخص و سرشار از تشبیه و استعداره و مثال است و بسیاری او قات بینشهای مستقیم تکان دهنده در بسر دارد. اما دست کم در بسیاری او قات بینشهای مستقیم تکان دهنده در بسر دارد. اما دست کم در بسیاری او قات بینشهای مستقیم تکان دهنده و مقصود از همه اینها چیست. خرا او چنین سبکی انتخاب کرده بود؟

سرق: عرض کنم، به چند دلیل. اما اول باید بگویم که دربارهٔ کیفیت نثر او کاملا با شما همعقیده ام. نثر ویتگنشتاین از طرفی مفتون کننده و از طرف دیگر، عصبانی کننده است. این نکته و قتی به یاد من آمد که برای این بعث آماده می شدم. برای این کار، تقریباً تمامی آثار منتشر شدهٔ او را دو باره خواندم و پس از مدتی دیدم گیرایی انشایش به کلی مسحورم کرده است. یك نمونهٔ نوعی که بسیار در دلم اثر گذاشت، این جملهٔ اوست که می گوید: «هنگامی که کسی از حقیقت می هراسد \_ چنانکه من اکنون می هراسم \_ آنچه از آن هراسان است هر گز کل حقیقت نیست.»

پس از چندی که نثر او را میخوانید، میبینید خودتان هم مثل او فکر میکنید. کم کم با همسرتان هم با کلمات قصاری بهسبك او صحبت میکنید

۱ . Karl Kraus (۱۹۳۶ – ۱۸۱۴). طنزنویس و منتقد و شاعـر اتریشی. (مترجم)

که ممکن است از نظر او بسیار عصبانی کننده باشد. از این گذشته، وقتی یکی از کارهای بعدی او را میخوانید، مسیبینید کمی مثل جعبهٔ قطعات منفصلهٔ مدل هواپیمایی است که باید خودتان در منزل همه را بههم وصل کنید، منتها بدون هیچ دستوری که چطور باید این کار را بکنید. این هم ممکن است فوقالعاده عصبانی کننده باشد. هر کدام از کارهای بعدی ویتگنشتاین مثل کتاب خودآموز است.

می پرسید چرا او این طور می نوشت؟ اولاً ، تصور می کنم این تنها شیوهای بود که به نظر او کاملا طبیعی می رسید. ویتگنشتاین مکرر شرح داده که چه زجری میکشیده برای اینکه حتی پارگرافها را پیدرپی بسههم وصل كند، تا چه رسد به نوشتن كتاب يا مقاله اى متعارف به نثر متعارف. ثانیاً، فکر میکنم عاملی را باید در انشای ویتگنشتاین در نظر گرفت کــه ممكن است اسمش را كبر و نخوت گذاشت. او عمداً ميخواست سبك كارش با شیوهٔ معمول فلسفه گویی تفاوت داشته باشد. از آن نوع مقالات معمول و متعارفی که در نشریات به چاپ می رسید و کتابهای معمول و متعارفی که استادان فلسفه برای دانشجویان دورهٔ لیسانس مینوشتند، بیزار بود. ولی مطلب فقط بداین تمام نمی شد که عمداً می خواست با دیگران تفاوت داشته باشد. جنبهٔ سومی هم در سبك نگارش او وجود دارد. به نظر من، ویتگنشتاین صادقانه و صمیمانه تلاش می کرده کسه چیز تازه و متفاوتی بگوید، منتها همیشه دارای این احساس بوده که آنچه را واقعاً در نظر داشته نتوانسته بگوید و، بنا بر این، همچنان برای پیدا کردن نحوهٔ بیان به تلاش ادامه می داده است خودش فکر می کرد که هر گز حقیقتاً در این کار موفق نشده است. و سرانجام اینکه، به نظر من، نثر او گرچه به چشم انگلیسیها و امریکاییها غریب می آید، در آلمانی آنچنان غیرعادی نیست. در فلسفهٔ آلمان، سنت دیرینی بسرای نوشتن در قالب کلمات قصار وجود دارد که به نمونههای آن از جمله در نیچه و شوپنهاور و لیشتنبرگ برمىخورىد.

۱. G.C. Lichtenberg). فيزيكدان و نبويسندة آلمانسي. (مترجم)

متحی به به وجود بعضی انتقادهایی که من و شما ممکن است داشته باشیم (که فکر می کنم هر دو در آنها همعقیده به اشیم)، نثر ویتگنشتاین و قتی که به اوج می رسد براستی عالی است، و این نکته برای اینکه حق او ادا شده باشد بصراحت باید گفته شود. نثر او همیشه ممتاز و چشمگیر است ولی گاهی، علاوه بر این، فخامت پیدا می کند.

سرق: بله، نثرى بسيار فخيم است.

متی : و بعضی از جمله هایش تا آخر عمر در ذهن خواننده می ماند. سرل : بله، تا ابد.

معی: در مقدمهٔ ایس بحث اشاره کردم کسه ویتگنشتاین پس از چند دهسه ناشناسماندن در خسارج از حوزهٔ تخصصی فلسفه، در سالههای نسبتاً اخیر در فرهنگ عمومی مها بسهچهرهای دارای اهمیت و منزلت بینالمللی مبدل شده است. یکی از نشانه های این امر، اشاره های مکرر به او در نقد و بررسی کتابها در نشریات ادبی امروزی است. نمونهٔ محکمتری که می شود داد این است کسه ویتگنشتاین در مسردم شناسی منشأ تأثیر جدی در افکار شده است. ممکن است بفسر مایید کسه، خارج از فلسفه، او امسروز در چه زمینه هایی بیشتر صاحب نفوذ و تأثیر است؟

سرق: تصور می کنم بیشتر اشارههایی که در حال حاضر در زمینههای خارج از فلسفه به ویتگنشتاین می شود در واقسع بسرای خودنمایی است. ویتگنشتاین مد شده است و نام بردن از او باب روز است. مسلم اینکه در خیلی از زمینه ها اسم او برده می شود. ولی من کمابیش یقین دارم که خودش اگر بود، احساس می کرد درست حرفهایش را نفهمیده اند. مهمتر اینکه احساس می کنم و معتقدم خودش هم اگر بود، احساس می کرد که حتی در فلسفه حرفهایش را درست نفهمیده اند. از جمله زمینه های دیگری که در آنها فلسفه حرفهایش را درست نفهمیده اند. از جمله زمینه های دیگری که در آنها عالباً از او نام می برند، نقد ادبی و زیباشناسی به طور کلی است. تصور می کنم بتدریج که کارهایش در فرهنگ عمومی فکری زمانه جذب شود، نظریاتش اختمالاً حتی نفوذ بیشتری پیدا خواهد کرد. در علوم اجتماعی هم اغلب از او نام می برند، و جالب توجه اینکه او خودش کارهایی را که می کرد قسمی مردم شناسی می دانست. از این گذشته، در بارهٔ اهمیت ویتگنشتاین قسمی مردم شناسی می دانست. از این گذشته، در بارهٔ اهمیت ویتگنشتاین در علم سیاست هم کتابهایی نوشته شده است. اما به طور کلی، تاثیر او در

زیباشناسی و، به اصطلاح فرانسویها، «علوم انسانی» بیش از سایر رشته ها بوده است. البته با توجه به نوشته های فراوان او دربارهٔ فلسفهٔ ریاضیات، این امر ممکن است عجیب بنظر برسد. ولی حقیقت این است که، خوب یا بد، بیشتر تأثیر او خارج از ریاضیات بوده است. هدر نفوذی که ویتگنشتاین بیرون از حوزهٔ فلسفه داشته باشد، عمدتاً در مطالعات ادبی و علوم اجتماعی است.

متحی : ولسی ساختگر ایان که فیلسوف هم نیستند ادعا دارندک. ویتگنشتاین اصولاً متعلق به آنهاست.

سرل: به نظر من، پسا ساختگرایان حتی احتمالاً بیش از ساختگرایان او را مورد سوء تعبیر قرارداده اند. ولی واردشدن در ایس موضوع خودش به بحث جداگانه ای احتیاج دارد.

متحی: باید اعتراف کنم که من شخصاً چیزی در این باره نمی دانم. بنا بر این، بهتر است وارد این بحث نشویم.

اما میل دارم این گفت و گو را بسا نوعی ترازنامه تمام کنیم. اگر مسیخواستید ارزش فلسفی ویتگنشتاین را بسنجید، مهمترین حسن و عیب او را چه می دیدید؟

سرق: اول اجازه بدهید جهات هنفی او را بگویم تا بعد در خاتمه برسم به وجوه مثبت او به اعتقاد من نومید کننده ترین جنبهٔ کارهای بعدی ویتگنشتاین ضدیت با نظریه پردازی است. او دائماً با این فکر در مبارزه است که باید نظریهای کلی، یا توضیحی کلی، برای پدیدارهای معمایی و گیج کننده پیدا کنیم، بخصوص پدیدارهای مربوط به زبان و ذهن اما اگر فیلسوفی به من می گفت که نمی توانی نظریه ای کلی - فرضاً دربارهٔ اعمال گفتاری یا التفات ذهنی - پیدا کنی، طبعاً این تمایل در مین بوجود می آمد که چنین گفته ای را نوعی توان آزمایی تلقی کنم، و در صدد بر آیم بطلان حرف او را به اثبات برسانم. و اتفاقاً در ایس دو مورد در صدد بر آمده ام همین کار را بکنم، یعنی سعی کرده ام شرحی کلی در تبوضیح اعمال گفتاری و حیث التفاتی بنویسم. به نظر من این حرف ویتگنشتاین ناپخته بوده که

<sup>1.</sup> structuralists

پیداکردن نظریههای کلی و از لحاظ فلسفی روشنگر در خصوص چگونگی کارکرد زبان و رابطهٔ آن با جهان، بسرای ما ممکن نیست. تا در صدد صورت بندی و آزمودن اینگونه نظریه ها برنیاییم، از کجا بدانیم که موفق بمه پیدا کردن نظریه های کلی خواهیم شد یا نه ؟ تنوع پدیدارها نباید فسي نفسه منا را نااميد و دلسرد كند. مثلاً فيزيك را مالاحظه كنيد. اگسر آبشار و کتری آب جوش و یك زمین یخ زده همه را با هم در نظر بگیرید، شاید فکر کنید که جلوهها یا نمودهای آب آنقدر متنوع است که باور کردنی نیست. ولی در واقع نظریهٔ کلی بسیار خوبی در دست داریم که نه تنها سبب این پدیدارها، بلکه هر شکلی را که آب به خودش بگیرد بیان می کند. بنا بر این، نمی فهمم چرا نباید در صدد پیدا کردن نظریه هایی به همین کلیت در فلسفهٔ زبان یا در فلسفهٔ ذهن بسرآییم. گاهسی چنین بهنظرم میرسد که نکند ویتگنشتاین ناخودآگاه فکر میکرده که بدستآوردن همر نظریهٔ کلی باید محال باشد، چون خودش نتوانسته نظریهٔ کلے خوبے در دساله بدست بیاورد. بهطور تقریبی بنظر میرسد او چنین فکر مسیکرده که اگر نظریهٔ کلی خود من بیفایده است، پس هر نظریـهٔ کلـی بیفایده است. جالب توجه اینکه چند نفر از مریدانش بهمن گفته اند که چون تو جنبههای ضد نظری تحقیقات فلسفی را رد می کنی، پس لابد به دساله اعتقاد داری. ظاهر آ به عقیدهٔ اینها دو شق بیشتر وجود نـدارد. حـرف من ایـن است که بسیاری شقوق دیگر هم هست.

اما گرایش ضدنظری ویتگذشتاین تنها از ناکامی قبلی او در بدست آوردن نظریده ای کلی ناشی نمی شود و ، به نظر مین ، عمدتا از سلسله خطاهای کلانی مایه می گیرد که تنها میخواهیم به دو فقره از آنها اشاره کنم ، چون از جهت فهم آرای او دربارهٔ زبان و ذهن اهمیت خاص دارند. در فلسغهٔ زبان ، ویتگنشتاین سعی دارد از این فکر که «بازنمایی » به هر حال جوهر زبان است ، اعراض کند و به این نظر روی بیاورد که باید زبان را متشکل از ابزارهای مختلفی برای علامت دادن به همدیگر تلقی کنیم. این تصور ، چنانکه پیشتر هم گفتم ، او را به این نتیجه می رساند که انواع

<sup>1.</sup> representation

کاربردهای زبان و بازیهای زبانی، نامحدود است. ولی اگر درست به این کاربردها نگاه کنید، می بینید بازنمایی محور تقریباً هر بازی زبانسی است. فرض كنيد من بهشما فرمان بدهم از اتاق بيرون برويد، يا بپرسم كــه آيـــا خیال دارید از اتاق بیرون بروید، یا پیشبینی کنم که از اتاق بیرون خواهیدرفت، یا صرفاً ابراز تمایل کنم که از اتاق بیبرون بروید. در همر یك از این موارد، دست به حركتی در بازی زبانی زده ام غیر از موارد دیگر. ولی توجه داشته باشید کمه هر کدام از این بازیهای زبانی باید دارای توان بازنمایاندن این وضع باشد که شما از اتاق بیرون می روید. ایسن محتوای گزارهای مشترك باید هم در فرمان وجود داشته باشد، هم در آرزو، همم در پیش بینی، هم در پرسش و هم در هر چیز دیگر. همینکه تموجه پیدا کنید که محتوای گزارهای تقریباً در هـر بازی زبانـی هست، همچنیـن متوجـه می شوید که محور زبان، بازنمایی است. بازنمایی جوهر زبان است. و باز همینکه بهاین امر توجه کنید، همچنین متوجه می شوید که کارهایدی که می شود با زبان کرد تعدادشان در واقسع محمدود است، نسه نامحمدود یسا نامتناهی. راههایسی که بسرای بازنمایسی در اختیار ماست، محدود است و کوشش من بر این بوده که توضیحی نظری و کلی بدهم دربارهٔ اینکه وجوه مختلف بازنمایی در اقسام گوناگون اعمال گفتاری در واقع چگونـه عمل می کنند. بنا بر این، به نظر من، گرایش ضد نظری و یتگنشتاین در فلسفهٔ زبان مبتنی بر خطایی کلان است، بهاین معنا که او متوجه نیست که محور تقریباً هر نوع بازی زبانی، بازنمایی است.

نظیر این خطای کلان، به عقیدهٔ من، در فلسفهٔ ذهن هم در ویتگنشتاین وجود دارد و آن بی توجهی او به اهمیت مغیز در فهیم پدیدارهای ذهنی است. ویتگنشتاین تقریباً هیچ چیز دربارهٔ مغز نمی گوید. اما بسیاری از چیزهایی که دربارهٔ پدیدارهای حیات ذهنی می گوید اساسشان غفلت از این واقعیت است که فرایندهای علی در مغز بسرای [تبیین] همهٔ پدیدارهای ذهنی ما کافی است. بنا بر این، وقتی که او، مثلاً، تأکید می کند که ایس قبیل پدیدارهای ذهنی، مانند امید و ترس و محبت، پدیدارهایی اجتماعی

<sup>1.</sup> propositional content

است که در یك متن اجتماعی روی می دهد، باید حتماً به یاد بیاوریسم که قسمتهای صرفاً ذهنی این پدیدارها تماماً زائیدهٔ فرایندهایی در مغیز است و متن اجتماعی فقط تا جایدی اهمیت دارد که روی دستگاه عصبی ما تأثیر بخدارد. وقتی که ویتگنشتاین می گوید «هر نفرایند درونسی نیازهند معیارهای برونی است»، بد نیست به یاد بیاوریم که هر فرایند درونسی، از قبیل احساس درد، تماماً معلول فرایندهای عصبی د فیزیولوژیکسی در تمالاموس و در قشر مغزی جسمانی د حسی است. رویهمرفته باید گفت که فرایند درونی نیازمند هیچ چیز نیست. فقط هست.

بیزاری ویتگنشتاین از بحث نظری و پافشاریش بر اینکه فلسفه باید صرفاً توصیفی و تشریحی باشد نه انتقادی، در بعضی زمینه همای حساس او را بهپریشان گویی می اندازد. مثلاً گفتار دینی را در نظم می گیریم. بسه عقیدهٔ من، پیداست که و یتگنشتاین تشنگی دینی عمیق داشته است. نگرش او نسبت بهدین، نگرش طبقهٔ متوسط انگلیسی و امریکایسی نبودهاست کــه فقط به چیزکی در صبحهای روز یکشنبه محدود مسی شود. در نموشته همای خصوصی تر او بارها اشاره هایی به خدا دیده می شود و به اینکه وضعش را باید با خدای خودش درست کند. با و جود این، بهنظر من اگر از کسانیم كه او را شخصاً مي شناخته اند سؤال كنيد، اكثراً خواهند گفت او ملحــد و خدانشناس بودهاست. جالب توجه اینکه وقتی سخنانش را دربارهٔ خدا می خوانید، بعید نیست احساس کنید که هم خدا را میخواسته هم خرما را، یعنی هـم میخواسته راجع بهخدا صحبت کند و هم میخواسته ملحد باشد و دو پا را در یك كفش می كرده كه برای فهم گفتار دینی، باید ببیند این گفتار در زندگی مردم چه نقشی دارد. البته این حرف یقیناً درست است. ولسی تسا توجه نکنید که گفتار دینی بر چیزی فراسوی خودش دلالت مسیکند، نقش آن را در زندگی مردم نخو اهید فهمید. صریح بگوییم، مردم عادی بــهاین

۱. thalamus: «مجموعهای از مادهٔ خاکستری در قاعدهٔ مغیز که کانسون و معبر عمدهٔ انتقال انگیزه های حسی به قشر مغیز است.» (فرهنگ کوچک پزشکی، انگلیسی به فارسی، تألیف دکتر حسن مرندی). (مترجم)

<sup>2.</sup> somato - sensory cortex

دلیل نماز میخوانند و دعا می کنند که معتقدند آن بالا خدایسی هست که می شنود. اما اینکه آیا خدایسی هست یا نیست که دعایشان را بشنود، فی نفسه جزء بازی زبانی نیست. مردم به ایان دلیل در بازی زبانی دینی شرکت می کنند که معتقدند خارج از بازی زبانی، چیز دیگری هم هست که به آن معنا و هدف می دهد. باید روشنفکر دینی بسیار لطیف طبعی باشید که بدانید خارج از حوزهٔ زبان خدایی نیست که به دعایتان گوش بدهد و، با وجود این، باز هم دعا کنید.

این از جنبههای منفی قضیه. حالا اجازه بدهید بگویسم که، به نظر من، چه چیز در کارهای ویتگنشتایس ستودنسی و اعجابانگیسز است. اکثر کسانی از فلاسفهٔ معاصر که ویتگنشتاین را دوست دارند و ستایش می کنند، معتقدند که برجسته ترین کارهای او، در فلسفهٔ زبان و فلسفهٔ ذهان بوده است. در فلسفهٔ زبان مهمترین کار او ابطال کوبنده و، به نظر مسن، قطعی این عقیده بوده که الفاظ برای اینکه افاده معنا کنند، یا باید نشانهٔ چیزها در دنیا باشند و یا با فرایندهای مبتنی بسر درون نگری در ذهان پیوستگی در دنیا باشند و یا با فرایندهای مبتنی بسر درون نگری در ذهان پیوستگی داشته باز این گذشته، بیان بسیار قبوی اوست در ایس خصوص که سخن گفتن بسه زبان را باید یکی از صور مختلف فعالیت انسان دانست و اینکه لفظ هم خودش یکی از اعمال است. البته او تنها فیلسوفی نبوده که بر این نکته تأکید گذاشته، ولی محققاً یکی از قویتریس و پر تأثیر تریس اینگونه فلاسفه بوده است. قول به این امر متضمن ترك بعضی از سنتها در فلسفه و زبان شناسی است که فی نفسه بسیار مهم است و ما هنوز به فلسفه و زبان شناسی است که فی نفسه بسیار مهم است و ما هنوز به فلسفه و زبان شناسی است که فی نفسه بسیار مهم است و ما هنوز به نتیجه گیری از آن مشغولیم.

بههمین درجه از اهمیت، کارهای او در فلسفهٔ ذهن است. ویتگنشتاین دست به یکی از مؤثر ترین حمله ها بر ضد مکتب دکارت زد، یعنی بر ضد این فکر که زندگی عبارت از دو بخش است: یکی نفسانسی یا ذهنی و دیگری جسمی. به عقیدهٔ من، دلیل قدرت این حمله این است که ویتگنشتاین، بر خلاف بیشتر مخالفان مکتب دکارت، مرتکب این اشتباه نمی شود که فکر کند اگر بخواهید ثنویت یا دو گانگسی [نفس و جسم] را رد کنید، باید پدیدارهای ذهنی یا نفسانی را مردود بدانید. اکثر مخالفان دکارت بر این تصور بوده اند که برای رد این دو گانگی، باید به قبول قسمی رفتار گرایسی

یا نوعی مادیت [یا ماتریالیسم] خام تن در بسدهید. ویتگنشتایس در فلسفهٔ ذهن، با بررسی دقیق کاربرد الفاظ مبین پدیدارهای ذهنی جلو میرود و در آثار بعدیش حقیقتاً صدها پاراگراف را صرف این بحث می کند که ما چگونه افعالی مثل «معنا اراده کردن» و «دانستن» و «دیدن» و «انتظار داشتن» و «ترسیدن» و «شك كردن» و «امیدوار بودن» و بسیاری جنز اینها را كه جنبهٔ روانی دارند بکارمی بسریم. او بتفصیل نشان می دهد که اگسر «قواعد دستوری عمقی» ناظر بر این و اژگان را بررسی کنید، بهدو پدیدار جداگانه، یکی روحی و دیگری جسمی، بر نمیخورید. قواعد دستوری سطحی که در آنها به اسمهایی از قبیل «ذهن» و «تن» یا «روح» و «ماده» بر میخورید، چنین جلوه میدهند که گویی پـای دو نــوع پدیدار در میــان است. ولــی تعقیق در قواعد دستوری عمقی آشکار می کند که چگونه استعمال الفاظ از موقعیتهای واقعی مایه میگیرد. اگر بگوییم «فلان کس دو ساعت است که می نالد و درد می کشد»، احساس ما این نیست که دو مقولهٔ متفاوت را با هم مخلوط کرده ایم و نالیدن که چیزی جسمی است نباید با درد که ذهنسی است قرین شود. مطابق آرای ویتگنشتایس، شیوههای عادی سخن گفتن اگر درست درك شود، بمعقبايند منكتب دكارت منجسر نخو اهد شد.

تا اینجا، تصور می کنم، شاید با گفتن اینکه مهمتریس کارهای ویتگنشتاین در فلسفهٔ ذهن و فلسفهٔ زبان صورت گرفته، عقاید فلسفی مقبول و رایج را دربارهٔ او انعکاس می داده ام. از نظر خود من، قویترین بخش کارهای ویتگنشتاین بخشی است که به نحو اکمل در آخریس کتاب او، دربارهٔ یقین ا، پرورانده شده، هر چند تصور موضوع، لااقل به صورت مقدماتی، در تحقیقات فلسفی هم بچشم می خورد. مطلب این است که در فلسفهٔ غرب سنت دور و درازی داریم که به افلاطون می رسد و، بر طبق آن، هر عمل ما که معنایسی از آن حاصل بشود، بناچار محصول قسمی نظریهٔ درونی است. تنها دلیل اینکه مثلاً من موفق به فهم رفتار شما می شوم این است که به طور ضمنی دو البته به طور ناخود آگاه به می شوم این است که به طور ضمنی دو البته به طور ناخود آگاه به

<sup>1.</sup> L. Wittgenstein, On Certainty.

نظریه ای دربارهٔ شما و رفتارتان قائلم. یا اگر زبانی را می فهمم فقط به دلیل احاطهای است که بر نظریهای راجع به زبان پیدا کردهام. البته پیداست که حقیقتی در ایس عقیدهٔ سنتی و جدود دارد. ولسی ویتگنشتایس گوشزد می کند که در مورد بسیاری از رفتارها، ما «همین طـوری» صاف و ساده عمل میکنیم و بسرای رفتار کردن به نجوی که فی الواقع رفتارمی کنیم، به هیچ نظریهٔ درونی نیاز نداریم. مطابق معمول، در این قسمت هم او مثالهای جالب توجه و زنده برای تشریح این پدیدار میزند و از باب نمونه میپرسد که آیا سنجاب به این دلیل فندق برای زمستان ذخیره می کند که می پندارد مشکل هیوم را در زمینهٔ استقراء حل کردهاست؟ یعنی فکرمی کند اساس کافی برای این تصور در دست دارد که آینده هم مانند گذشته خواهد بود؟ البته كه نه؛ همهٔ اين كارها را «همين طورى» مسىكند. جاى ديگر، ویتگنشتاین می گوید مجسم کنید که دستتان را در آتش می برید. آیا به این دلیل چنین کاری نمی کنید که می پندارید نظر هیوم را رد کرده اید، یا فکر می کنید شواهد استقرایی توی دربارهٔ عاقبت این کار در دست داریسد؟ باز هم نه! «همین طوری» چنین کاری نمی کنید. بزور هم نمی شود شما را بسه داخل آتش برد: نه بهاین دلیل که نظریهای در این باره دارید، بلکه به دلیل اینکه یادگرفته اید به بعضی راههای معین عمل کنید. ویتگنشتایین می گوید یادتان باشد که بسیاری از کارهایسی که می کنید، باید از لحاظ زیستشناسی و فرهنگی کاملاً ابتدایی تلقی شود. همهٔ ما «همین طوری» به بعضی راهها عمل می کنیم. اینگونه رفتارها را صرفاً باید واکنشهای جانوری تلقی کنیم. من شخصاً در نوشته هایم اسم این سلسله توانها یا ظرفیتهای غیر نظری و غیر تصویری را «زمینه ۱» گذاشته ام و این طور به نظر م میرسد که حیات ذهنی یا روانی ما ـ اعم از خودآگاه و ناخودآگاه ـ بــر پایهٔ چنین زمینهای از توانها و حالتهای ذهنی غیرتصویسری و غیرنظسری جريان پيدا مي كند.

شاید بنظر برسد که آنچه در ویتگنشتاین مورد تحسین من واقع شده ـ یعنی قبول وجود زمینهای از توانهای غیرنظری ـ مبایـن بـا انتقادهـای

<sup>1.</sup> background

ويتكنشتاين

قبلی من از اوست که می گفتم تن به نظریه سازی نمی دهد. ولی در حقیقت تباینی وجود ندارد. خود این ادعا که سا غالباً در زندگی واقعی بدون هیچ گونه نظریه عمل می کنیم، ادعایی نظری است. بنا بر این، ایسراد من که می گفتم ویتگنشتاین زیادی در مقابل نظریه پردازی مقاومت می کند، نباید با این نکتهٔ جداگانه مشتبه شود که می گویم او درست تشخیص داده که ما در بخش بزرگی از رفتارهایمان بدون استفاده از نظریه پیش می رویم و صرفا «همین طوری» عمل می کنیم.

ملحی: آیا، به نظر شما، هنوز بسیاری فایده ها می شود از بکاربستن عقاید ویتگنشتاین برد، یا تصور می کنید خود او رمیق نظریاتش را کشیده است؟

سرل: نه، به نظر من، گفتنی هنوز بسیار است. بی پسرده بگویم، بسه عقیدهٔ من، ویتگنشتاین تازه فقط فتح باب کرده است. عصر ما بسرای اینکه کسی بخواهد فلسفه کار کند عصر بسیار هیجان برانگیزی است. شاید در تمام تاریخ فلسفه عصری به ایس هیجان برانگیزی و جود نداشته است و کسی که این امکانات جدید را غالباً به رغم تمایل خودش بو جود آورده عمدتاً ویتگنشتاین بوده است.

اما از بازیهای روزگار اینکه فکر می کنم ویتگنشتایین خودش در فلسفه درست فهم نشده است. به نظر من اگر نظریاتش درست فهمیده و در سنت فلسفه جذب شده بود ، خیلی از آنچه امروز به عنوان فلسفه دانشگاهی جا زده می شود ، بساطش جمع می شد و مردم می دیدند که عمیقاً بر خطاست . در سراسر این بحث ، ما طوری صحبت می کرده ایم که گویسی ویتگنشتایین نابغهٔ مسلم فلسفهٔ معاصر است . البته ایسن نظر تا اندازه ای درست است ، ولی صحیحتر این است که بگوییم او دیگر در فلسفه مد روز نیست . فکر می کنم قضیه از این قرار است که ویتگنشتایین بعضی انفجارها با صدای می کنم قضیه از این قرار است که ویتگنشتایین بعضی انفجارها با صدای تصور کردند اتفاق بسیار مهمی افتاده است . مدتی در دههٔ ۵۹۹ و اوایل تصور کردند اتفاق بسیار مهمی افتاده است . مدتی در دههٔ ۵۹۹ و اوایل دههٔ ۵۹۹ ، عده ای در واکنش به ویتگنشتاین به جنب و جوش افتادند . ولی اخیراً تصور می کنم مردم خاطر جمع شده اند که کار او دیگر روبراه است و آنچه گفته هضم و جذب شده است و همه می توانند باز با خیال آسوده است و آنچه گفته هضم و جذب شده است و همه می توانند باز با خیال آسوده

سر کارهایشان برگردند. بنا بر این، دو عکسالعمل در من و جود دارد. اول اینکه فکر میکنم هنوز عقاید او را واقعاً درست نفهمیده ایم؛ دوم اینکه او کار را تمام نکرده است. ویتگنشتاین تازه در آغاز راه بود.

## فهرست راهنما

7 اييكوروس: ۴۹ اییمنیدس: ۹۰۵ آبلار، پیر: ۹۵ اخلاق (ارسطو): ۱۵۸، ۱۹۲ آدورنو، تئودور، ۴۲٥ اداوردز، جاناتان، ۲۲۱ آرتور شوپنهاور، فیلسوف بدبینی اراده در طبیعت (شوینهاور): ۳۴۵ (فردریک کایلستن)، ۳۴۶ ادادهٔ معطوف بهقدرت (نیچه)، ۳۸۰ آرنو، آنتوان، ۲۰۱ ارزشیا بی دو بارهٔ ارزشها (نیچمه)، ۳۸۰ آريستوفانس: ۳۸۶ ارسطو: ٩، ١٥، ٢٥، ٤٩، ٥٥، ١٧-آزادی اراده (شوینهاور): ۳۴۵ 107-108 .9x .9V .9T .0T آستين، جي. ال.: ۵۲۲، ۵۲۴ 199 .149 .149 .10A .10V آکام - ویلیام آکمی ٠٥١١ ،٥٥١ ، ٢٢٤ ، ٢١٤ - ٢١٥ آکسویناس، تسوماس: ۷۵، ۹۳–۹۳، OFF OYS -114 .114 .109-110 .104 ارشمیدس: ۵۴۸ 149.110 اساس اخلاق (شوپنهاور)، ۳۴۵ آنا لوطیقای دوم (ارسطو): ۴۲، ۴۳ اسپینوزا، باروخ (بندیکت)، ۹۷، آنسلم: ٩٥، ١٥١، ١١٥، ١١١، 1190-194 1104-109 110 114,119 1110-111 111 119V-1YF آوگــوستينوس: ۳۹، ۹۷\_۹۳، ۲۰۱، TO1 YVA 11V-119 آينشتايسن، آلبرت، ٢٢٩، ٢٣٠،

## ا اف

ائوثوفرون (افلاطون): ۲۲، ۲۲ ائوریپیدس: ۳۸۶ ابنسینا: ۷۸

799 . 49Y

۱۳۵۱، ۲۷۵ استالین، یوسیف: ۳۳۳، ۳۳۳ استاینر، جرح: ۴۲۰ استرن، جی، پی،: ۴۰۷–۳۸۰ استریچی، لیتن: ۵۲۱ استریندبرگ، آ.: ۴۰۶ اسکندر کبیر، ۵۵ اسمیث، ادام: ۲۳۴، ۲۳۳، ۲۹۴

اصالت عمل (ویلیام جیمیز)، ۴۶۲، ۴۷۴، ۴۷۴

اصول روانشناسی (ویلیام جیمز): ۴۶۲ اصول ریاضیات (ہــرتــرانــد راسل): ۵۳۳ ۵۱۱

اصول ریاضی حکمت طبیعی (نیروتن): ۲۰۹، ۲۰۸

اصول شناخت طبیعی (وایتهد): ۵۲۱ اعترافات (آوگوستینوس): ۹۴، ۱۱۸ افلاطون: ۹، ۱۵، ۵۰–۲۱، ۵۵، ۵۹، ۹۶، ۹۶، ۳۷، ۲۴، ۹۸، ۳۳، ۹۷، ۲۰۱، ۳۵۲، ۲۶۴، ۲۶۲، ۲۹۹، ۳۶۳، ۲۸۴، ۴۱۶، ۲۴۲، ۲۴۲، ۲۴۲،

> اقلیدس: ۱۵۸، ۱۶۹ اکلز، جان، ۲۵۸ اندیشههایی دربساره آ

اندیشههایی دربسارهٔ آموزش و پسرورش (لاک): ۱۹۴

انسانی، زیاده انسانی (نیچه)، ۳۸۰ انگلس، فریدریش، ۳۰۸، ۳۳۷ انواع سیر باطنی (ویلیام جیمز)، ۴۶۲ اویدیوس، ۲۵۷ ایبسن، هنریک، ۳۸۳

ایر، ا. ج.، ۲۶۵، ۲۲۵–۴۹۹ ایرز، مایکل، ۲۳۰–۱۹۵

Ų

باکونین، میخائیل، ۲۳۳، ۲۳۳ برادلی، ف. ه.، ۱۸۰، ۲۵۳ برلین، آیزایا، ۱۷ برلیوز، هکتور، ۲۸۲ برنییت، مایلز، ۵۰–۲۵ برینتن، کرین، ۳۷۱ بــزرگمهــر، منوچهر، ۵۱۵، ۵۱۵،

بل، پیر: ۱۸۵ بل، کلایو: ۳۶۳ بلک، ماکس: ۵۲۶ بنیاد ما بعدا اطبیعهٔ اخلاق ــه مبادی

بنیادی ما بعدا الطبیعهٔ اخلاق بودا: ۱۷۲، ۳۵۰، ۳۵۰، ۳۶۸ بورجا (خاندان)، ۳۹۵ بول، جرح: ۵۱۰ بویل، راپرت: ۲۰۷، ۲۰۷، ۲۱۱ بیانیهٔ محمونیت (مسارکس و انگلس)، سرم

بیکن، راجر: ۹۵، ۱۰۱ بیکن، فرانسیس: ۱۲۵، ۲۶۵

U

پٹانو، جوزیہ: ۵۱۱ پاتنام، هیلری: ۵۲۷ پارمنیدس: ۴۵ پارمنیدس (افلاطون): ۴۵،۲۴ پاسکال، بلز: ۴۰۲ پاسمور، جان: ۴۲۹–۲۳۷ پدیدارشناسی ادراك حسی (مسرلو \_ پونتی): ۴۱۵ پدیدارشناسی ذهن (یا روح) (هگل): پدیدارشناسی ذهن (یا روح) (هگل):

پراگماتیم به اصافت عمل
پسرس، خ. س.، ۱۴۶۱، ۴۶۲، ۴۶۲-۴۶۴
۴۷۹-۴۸۲، ۴۶۹-۴۶۶
۴۷۹-۴۸۲ ۴۶۹-۴۷۴
پسروتاگوراس (افسلاطون)، ۲۷،
۳۷ ۳۱ ۳۷۰
پروست، مارسل، ۳۷۰
پرینکیپیا ماتماتیکا (وایتهد و راسل)،
پوپسر، کارل، ۵۱۲، ۵۱۲
پوپسر، کارل، ۲۷۹، ۲۷۹، ۲۵۸، ۴۷۱،
پیراندلو، لوثیجی، ۴۰۶
پیراندلو، لوثیجی، ۴۰۶
پیرانداو، لوثیجی، ۴۰۶
پیرانداو، لوثیجی، ۴۰۶

ت

تارسكى، آلفرد، ٢٧٥ تاریخ انگلستان (هیوم)؛ ۳۴۰ تاریخ فلسفه (كاپلستن)؛ ۴۴۶ تاریخ فلسفهٔ غرب (برتسرانسد راسل)؛ تاکیتوس؛ ۲۵۷ تاکیتوس؛ ۲۵۷ تاملات در فلسفهٔ اولسی (دكارت)؛ ۱۲۴، تاملات در فلسفهٔ اولسی (دكارت)؛ ۱۲۴، تاملات دكارتی (هوسرل)؛ ۴۱۶ تبارنامهٔ اخلاق (نیچه)؛ ۳۸۰ تجربه و طبیعت (دیویی)؛ ۳۶۰ تحقیقات جدید دربارهٔ فهم انسانی تحقیقات فلسفی (ویتگنشتایسن)؛ ۲۵۴، تحقیقات فلسفی (ویتگنشتایسن)؛ ۵۳۴،

تحقیقات منطقی (هوسرل)؛ ۴۲۲، ۴۲۳

قحقیق دربارهٔ فهم انسانی (هیوم): ۲۳۵،

704\_709

تحقیق دربارهٔ فهم انسانی (لاک)؛ ۱۹۴، ۲۱۲ ۲۱۶ ۲۱۶ ۲۱۶ ۲۱۶ ۲۱۶ ۲۱۶ تحقیق در قوانین فکر که نظریههای ریاضی منطق و احتمالات بسر آنها بنیاد شده اند (بول): ۵۱۰ تحقیق در ماهیت و علل ثروت ملل ۲۳۶ (اسمیث)؛ ۲۳۶ تحقیق در مبادی اخلاق (هیسوم)؛ ۲۳۵ تحلیل ذهن (برتراند راسل)؛ ۵۱۶ تحلیل ماده (برتراند راسل)؛ ۵۱۶ تصورات (هوسرل)؛ ۴۱۳ تصورات (هوسرل)؛ ۴۱۳

تمهیدات -- پیشتختار بر هر ما بعدا الطبیعهٔ آینده تورگنیف، ایوان، ۳۷۰ تیما نوس: ۴۵ تیما نوس (افلاطون): ۲۴، ۴۷–۴۵

تفننات و متممات (شوینهاور): ۳۴۵

474

تمدن و ناخرسندیهای آن (فرویسد)،

ث

نئای تعوس (افلاطون): ۲۴، ۴۷، ۴۷، ۴۸

E

جامعهٔ باز و دشمنان آن (پوپر)، ۲۷ جان اسکاتلندی، ۹۵، ۱۰۱ جفرسن، تامس، ۲۲۱ جمهوری (افسلاطسون)، ۲۴، ۲۷، ۲۳، ۹۳، ۹۹، ۳۹، ۹۹، ۹۹، ۴۷ جهان همچون اراده و تصسور سه جهان همچون اراده و نمایش

جهان همچون اراده و نمایش (شوپنهاور)؛ ۴۴۳ جیمز، ویلیام؛ ۴۶۱، ۴۶۲، ۴۶۴، ۴۶۴ ۵۱۶، ۴۷۷–۴۸۲، ۴۷۴ جیمز، هنری: ۴۶۲، ۴۶۱، ۵۱۶، ۵۱۶، ۴۸۱

F

چرچ، آلمنزو: ۵۲۶ چند گفت و شنبود دربدارهٔ دیسن طبیعی (هیوم): ۲۳۴، ۲۴۹، ۲۵۴، ۲۶۴ چنین گفت زرکشت (نیچه): ۳۸۰، ۳۹۴ چومسکی، نو آم: ۳۵

2

حقانیت مذہب کا تو ٹیک ۔۔ مجموعہ در رد کافران

Ċ

خارمیدس (افلاطون)؛ ۲۷ خود و مغزش (پوپر و اکلز)؛ ۲۵۸

٥

داروین، چارلز، ۲۶۳، ۳۳۵، ۳۸۶ دامت، مایکل، ۵۰۷، ۵۱۲ دامنه و حدود شناخت انسانی (برتسراند راسل)، ۵۲۰ دانته، ۵۷ دانز اسکوتوس، ۹۵، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۰۵، دانش طربناک (نیچه)، ۳۸۰ داودی، علی مراد، ۷۸ دایرة المعارف بریتائیکا، ۴۸۱ دایرة المعارف فارسی، ۵۱۱

دا برة المعارف فلسفه: ۲۲۱ در آمدی بهمنطق جدید (ضیاء مــوحد): ۵۰۶ دربارهٔ نفس (ارسطو): ۷۸ دربارهٔ نقس (ارسطو): ۷۸

دربارهٔ نفس (ارسطو)، ۷۸ دربارهٔ یقین (ویتگنشتاین)، ۵۷۱ دریا بندری، نجف، ۵۱۶ دریدا، ژاک، ۴۵۶

دریفوس، هیوبرت: ۴۵۶–۴۱۵ دفاعیه (افلاطون)، ۲۷، ۲۹

دکارت، رنه: ۹۷، ۱۵۴، ۱۱۵۰ ۱۵۱ –

194 (160-164 (104 (11)

۵۷۱، ۱۸۲ ، ۱۸۴ ، ۱۸۲ ، ۱۷۵

1991-197 LOY LOY OT

אוץ פוץ עוץ אוץ אין

٥٣٠ ، ١٩١ ، ١٩٩ ، ١٩٩ ، ١٩٩٠

ידרו ידוף ידוף ידוף ידמו

ירטי ידי ידי ידי ידי ידי

۵۷۱ ،۵۷۰ ،۵۰۶ ،۴۸۶ ،۴۷۰

دمورگان، آ.، ۵۱۰

دموکراسی و تربیت (دیویی) ۴۴۳۰ دموکریتوس: ۴۹

دورر، آلبرشت، ۲۰۱

دو رساله در باب حکومت (لاک،) ۱۹۴

دیویدسن، دانلد، ۵۲۷ دیسویسی جان، ۴۶۱، ۴۶۲، ۴۶۴،

1440 1441 1440 1440 1440

444-494

ر

سیسرون: ۳۹، ۲۵۷ سینگر، پیتر، ۳۳۸–۳۰۹

ش

شا، برنارد، ۳۷۹، ۴۰۰، ۴۰۵ شارل شم، ۲۳۶ شبستری، شیخ محمود، ۳۵۲ شکسپیر، ویلیام، ۴۰۶ شوپنهاور، آرتور: ۱۷۱، ۲۰۹، ۲۶۵، شوپنهاور، آرتور: ۱۷۱، ۲۰۹، ۲۶۵، ۳۹۸، ۳۷۹–۳۴۱، ۳۷۹، ۳۹۸، شوپنهاور در مقام مر بی (نیجه)، ۳۹۱

> ص مناعی، محموده ۲۴

也

طالس: ۲۳ طبیعت (فیزیک) (ارسطو): ۶۴، ۷۵، ۱۰۴،۷۶ طلب یقین (دیویی): ۴۸۵،۴۶۳

ع

> غ غنیان (سارتی)، ۴۵۲

ز

زایش تراژدی (نیچهه)، ۳۸۵، ۳۸۵، ۳۸۵، ۴۵۹، ۴۵۹، ۴۵۹، ۴۵۹، ۲۳۷ فرندگی سمولل جانین (بازول)، ۲۳۷

س

سماع طبیعی ہے طبیعت سه گفت و شنود (بارکلی)، ۱۹۵ سیر حکمت در ادویا (فروغی)، ۳۴۴

ف

فارستر، یی. ام.: ۵۲۱ فایدروس (افلاطون)، ۳۹ فایدون (افلاطون)، ۲۷، ۳۹، ۴۵، ۴۵ فراسوی نیک و بد (نیچه)، ۳۸۰ فرآسوی نیک و بد (نیچه)، ۴۸۰ فرگه، گـوتلـوب، ۵۰۱، ۱۰۶، ۲۸۰ فرگه، گـوتلـوب، ۵۰۱، ۲۰۵، ۲۸۰

فروغی، محمدعلی، ۱۶۸، ۳۴۴ فروید، زیکموند، ۳۱، ۳۵۳، ۲۷۱، ۲۷۲، ۳۸۷، ۳۸۸، ۳۹۰، ۴۰۰ ۵۶۲، ۵۶۱

> فلسفة تاریخ (هکل)؛ ۳۰۸، ۳۱۰ فلسفة حق (هکل)؛ ۳۰۸، ۳۳۰ فوکو، میشل؛ ۴۵۶ فویرباخ، لودویک، ۳۱۸ فیثاغورس: ۲۳ فیخته، یوهان گوتلیب؛ ۳۲۹

> > ق

قاطیغوریاس ہے مقولات قوانین بنیادی علم حاب (فرگہ)؛ ۴۹۸، ۵۲۶،۵۰۹

5

کاپلستن، فردریک، ۳۷۴–۳۲۴ "کارکرد و مفهوم" (فرگه)، ۵۲۵ کارناپ، رودولف، ۵۲۵ کامن، جان، ۴۰۵ کامن، جان، ۴۰۵ کانت، ایمانـوئـل، ۱۵۷، ۱۸۲، ۱۸۶، کانت، ایمانـوئـل، ۱۵۷، ۱۸۷، ۱۸۶، ۲۱۹، ۲۲۳، ۲۵۳، ۳۲۲، ۳۲۰

۳۸۸، ۳۵۳، ۳۶۱، ۳۵۳، ۳۵۳، ۳۸۹ ۴۱۹ ۴۷۳، ۴۱۹ ۲۷۲ کراوس، کارل، ۳۶۳ کرکهگور، سورن، ۱۸۶، ۱۸۶، ۴۱۶،۲۷۵ کرکهگور، سورن، ۱۸۶، ۱۸۶، ۴۱۶ کریتون (افلاطون): ۲۷ کریستینا، ملکهٔ سوئد: ۱۲۴ کسنوفون: ۳۹، ۴۵ کنی، آنتونی: ۱۱۹ –۹۵ کنی، آنتونی: ۱۱۹ –۹۵ کوئینتن، آنتونی: ۱۱۹ –۱۵۹ کوئینتن، آنتونی: ۲۱، ۱۸۸ –۱۵۹ کوبریک، استانلی: ۴۴۹ کینز، جانمینارد: ۵۲۱

گ

گالیله، گالیلئو، ۱۳۹، ۱۸۷ گراس، گونتر، ۴۲۰ گریس، دابلیو، جی، ۵۵۴ گرین، ت. ه.: ۳۶۳ گفتار در روش راهبردن عقل (دکارت)، گفتار در ما بعدا لطبیعه (لایسبنیتس): گفتار در ما بعدا لطبیعه (لایسبنیتس): گوته، یوهان و لفکانگ، ۱۸۶، ۲۸۲، گودل، کورت: ۵۰۱ گودگیاس (افلاطون): ۲۷، ۲۹، ۲۱۰ گونو، شارل: ۳۸۲ گیچ، پیتر: ۵۲۶

> **ل** لاخس: ۳۶، ۳۷

> نشوی سیزدهم، پاپ، ۱۱۶ لسنی یفسکی، ۵۰۹ لطفی، محمدحسن، ۲۴، ۲۷ لوتر، مارتین، ۲۰۱، ۳۹۵ لائان مدرن (مجله)، ۴۱۵ لیست، فرانتس، ۲۸۲ لیشتنبرگ، گ.، ۴۶۵

> > P

ما بعدا لطبیعه (ارسطو): ۶۰، ۶۰، ۲۲ ۷۶، ۷۵، ۷۳ ماخ، ارنست: ۲۲۹ مسارکس، کسارل: ۲۷۵، ۳۵۷، ۳۵۸، ۳۰۸، مسارکس، کسارل: ۳۷۵، ۳۸۷، ۴۱۶، ۴۴۰ مارلو، کریستوفر: ۳۸۲ ماکیاولی، نیکولو: ۳۸۲ مالرو، آندره: ۴۰۶

مان، توماس، ۲۷۰، ۳۸۲، ۴٥۶

مانیفت کمونیت به بیانیهٔ کمونیت ماینونگ، آ.: ۵۱۳ مبادی اخلاق (مور): ۵۲۱ مبادی بنیادی ما بعدا ثطبیعهٔ اخلاق (کانت): ۲۷۶

مبادی ریاضی: ۱۰۵، ۱۰۶ مبانی علم حساب (فرگه) → قوانین بنیادی علم حساب متافیزیک ← ما بعدالطبیعه مجموعه در رد کافران (آکویناس): ۹۴

مجموعهٔ علم کلام (آکویناس)، ۹۴، ۹۸، ۱۰۹

مجموعهٔ مقالات (پرس): ۴۶۲ مدخل منطق صورت (مصاحب): ۵۱۳ مدینهٔ الاهی (آوگوستینوس): ۹۴ مرد و ابرمرد (شا): ۴۵۰ مردی که مرد (لارنس): ۴۵۵ مرلو-پونتی، مــوریس: ۴۱۵، ۴۱۵، مسائل خود (ویلیامز): ۴۵۸ مسائل فلفه (برتسرانــدراسل): ۱۶۱، مسائل فلفه (برتسرانــدراسل): ۱۶۱، مصاحب، غلامحسین: ۵۱۵، ۵۱۳

> مفهوم طبیعت (وایتهد): ۵۲۱ مفهومنگاشت (فرگه): ۴۹۸، ۵۰۵ مفهوم و دلالت" (فرگه): ۵۲۶ مقاصد هیوم (پاسمور): ۲۲۳۷، ۲۵۴ مقولات (ارسطو): ۶۹ مکتگرت، جی. ام. یی.: ۵۲۱ ملخص تمهیدی (آنسلم): ۱۱۹ ملخص کلام به مجموعهٔ علم کلام منتسکیو، شارل دوسکوندا: ۲۲۱

منث أنواع (داروين): ۳۸۶ منطق یا نظریهٔ تحقیق (دیویی:) ۴۸۵ منون (أفلاطون): ۲۷، ۳۷، ۳۹ موحد، ضياء: ٥٥٤ مسور، جي. يي.: ۵۱۴، ۵۲۰، ۵۲۱، موركن بسر، سيدني: ۴۹۲-۴۶۳ موسوليني، بنيتو: ۴٥۶ مونادو لوژي (لايبنيتس): 109، ۱۷۳ مونتنی، میشل: ۴٥٢ ميل، جان استوارت: ٢٧٥، ٥١٩ ميهماني (افلاطون): ۲۴، ۲۷، ۳۹

نايلئون بنايارت: ٣٩٥ نامه ای در خصوص تاهل (لاک): ۱۹۴ نظریهٔ جدید بینایی (بارکلی): ۱۹۵ نقد عقل عملي (كانت): ٣٥٥ نقد عقل محض (كانـت): ١٨١، ٢٧٤، DDF : 400 نقد قوهٔ حکم (کانت): ۲۷۶، ۳۰۰ نوس باوم، مارتا: ۸۷-۵۳ نيچه، فيريدريش: ۲۷۵، ۲۷۶، ۳۷۱،

441, 464 .444, 444, 444, 444,

D94 نی کُل، ارنست: ۴۷۱ نیگل، تامس: ۵۲۷ نیل، مارتا: ۵۲۶ نيل، ويليام: ٥٢٤ نيوتن، آيسزاک: ١٣٩، ١٥٨، ٢٥٨، ٩٠٧، ٥٧٧، ٤٩٢، ٥٥٧، ٧٤٧، 440 .464

وارناک، جفری: ۲۰۷–۲۷۷ واگنی، ریشارد: ۴۵۶ وايتهد، آلفردنورث: ١٥٥، ٥١١، ۲۱۵، ۱۵، ۱۵، ۲۵، ۲۵ وایلد، اسکار: ۲۶۵ وردز ورث، ويليام: ١٧١ ولتر، فرانسوا ماری آروئه: ۱۸۰، 771 .197 وولف، ويرجينيا: ٥٢١ ويتكنشتايس، لمودويك: ۴۸، ۲۰۹، ידידי דמדי דמדי וצדי שעדי ۳۷۴ ، ۱۹۶ ، ۱۹۹ ، ۱۹۵ ، ۲۷۴ סדו-סיד יסיד יסיד ويكليف، جان: ١٥٢ ويليام آكمي، ١٥١، ١٥١، ١٥٢، 190.100 ويليام اوراني: ١٩۴ ویلیامز، برنارد: ۱۷، ۱۵۱–۱۲۴،

YOX

ها بن، تامس: ۱۷۱، ۱۹۹، ۲۶۵ هارتلی، دیوید: ۲۴۶ هاردی، تامس: ۳۷۰ هايدگر، مارتين: ۴۱۵، ۴۱۶، ۴۱۹، - ۲۲۴ - ۲۲۵ - ۲۲۸ · ۴۲۰ - ۴۲۲ **የ**ለያ **‹የ**የል—የልያ **·**የሆነ هراکلیتوس، ۲۳، ۳۱۶ هردر، يوهانگوتفريد: ۱۸۶ هستی و زمان (هایدگسس): ۴۱۵، ۴۲۲، ידץ ידץ ידץ ידץ ידץ ידטר ידטר ידרף ידרו ידטרי

هیلبرت، د.: ۵۲۶

400

ى

"یادداشتی دربارهٔ بارکلی در مقام پیشکسوت ماخ و آینشتایدن" (پوپر): ۲۲۹ یوئینگ، ای. سی.: ۵۵۴ پیتز، ویلیام باتلر: ۴۰۵، ۴۰۵